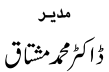


ار - لرا اور عصر جدید

مديـراعلىٰ بروفيسر حبيب اللدخال



نائب مدير ڈ اکٹر**محر**سعیدانور

ذاکر حسین انسٹی ٹیوٹ آف اسلامک اسٹڈیز جامعه مليه اسلاميه، جامعة نكر، نبحي د ٢٥ • • ١١

ابت لا الحرم حريد

**Peer Reviewed** ISSN 2278-2109

(جنورى،اپرىل، جولائى،اكتوبر)

شاره:۲

جلد: ۵۷ ما جلد: ۵۷ ما ما جلد

| زراشتراك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                   |                             |                                                                         |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|-------------------------------------------------------------------------|--|--|
| (رجٹرڈ ڈاک سے)<br>(رجٹرڈ ڈاک سے)<br>(رجٹرڈ ہوائی ڈاک سے)<br>ر 🛯 دیگرممالک140امریکی ڈالر                                                                                                                                                                                                                                         | سالانه<br>-/380 روپے<br>15 امریکی ڈالر<br>140مریکی ڈالر<br>بیگلہدیش 150امریکی ڈال |                             | یا کستان و بنگله د <sup>یا</sup><br>د گیر مما لک<br><b>حیاتیاتی د ک</b> |  |  |
| فیضی گرافتحس<br>کور ڈزائن                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>نوشاد عالم</b><br>سحيح وتزئين                                                  | تد<br>راشراحر<br>ننگ اسسٹنٹ |                                                                         |  |  |
| <b>صلنے کا پتا:</b> ذاکر حسین انسٹی ٹیوٹ <b>آف</b> اسلامک اسٹڈیز، جامعہ ملیہ اسلامیہ، نئی دہلی۔۲۵<br>Website: https://jmi.ac.in/zhis E-mail:zhis@jmi.ac.in<br>طابع وناشر: اعزازی ڈائرکٹر،ذاکر حسین انسٹی ٹیوٹ آف اسلامک اسٹڈیز، جامعہ ملیہ اسلامیہ،نئی دہلی۔۲۵<br>مطبوعہ : لبرٹی آرٹ پریس، پٹودی ہاؤس، دریا تنخ، نئی دہلی۔۱۱۰۰۰ |                                                                                   |                             |                                                                         |  |  |
| نا ضروری نہیں ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | بے ادارے کا متفق ہو                                                               | قاله نگاروں کی رائے س       | نوٹ: م                                                                  |  |  |

بانی ومدیر ڈاکٹر سی**رعابرین** (مردم)

مجلسِ ادارت

| پروفيسر مظهر آصف (مسدر) |
|-------------------------|
|-------------------------|

| پروفيسر زبيراحمه فاروقی   | پدم شری پروفیسراختر الواسع  |  |
|---------------------------|-----------------------------|--|
| برو فيسر عبدالحليم        | بروفيسرا قتدار محدخان       |  |
| بروفيسرفوزان احمد         | ىروفىسر عبيد اللد فهد فلاحى |  |
| پروفیسر محرفتهم اختر ندوی | بروفيسرشمس كمال انجم        |  |
| ڈاکٹر اورنگ زیب اعظمی     | بروفيسر محمسيح الرحمن       |  |
| ڈاکٹر ہیفاءشاکری          | ڈ اکٹر محمد ارشد            |  |
| ڈاکٹر وارث مظہری          | ڈاکٹرصہیب عالم              |  |
|                           | ڈاکٹر آفناب احمہ            |  |

مجلس مشاورت

## فهرست مراجعين

#### Reviewed by:

| ڈا کٹر حمد مشتاق تجاروی          | ہندو مصنّفین کی سیرت نگاری<br>(چنداہم کتابوں کا تقیدی مطالعہ)               | О |
|----------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|---|
| ڈاکٹر محمدارشد                   | تو حیداور قرآنی اخلاقیات: ایک اساس رشته                                     | О |
| <u>پروفیسرفوزان احمه</u>         | تفسير مظہری اورعکم حدیث                                                     | 0 |
| ڈاکٹر وارث مظہری                 | ظفرالاسلام خان کا انگریزی ترجمهٔ قرآن:<br>ایک <sup>نهج</sup> ی ولسانی جائزه | 0 |
| پروفیسر محد خبیم اختر ندوی       | مولانا ثناءاللّدامرتسری: حیات وخدمات                                        | 0 |
| ڈاکٹرصہیب عالم                   | اپنیثد کی تعلیمات-ایک جائزہ                                                 | 0 |
| ڈاکٹر اورنگ زیب <sup>عظم</sup> ی | مسلمانوں کانغلیمی نظام تاریخ کے آئینے میں                                   | 0 |

فہرست

پروفيسر حبيب اللدخان 2

🗖 حرف آغاز

🗖 🛛 ظفرالاسلام خاں کا انگریز ی ترجمهٔ قرآن: بروفيسر عبدالماجد قاضى اا ایک منجی ولسانی جائزہ

ہندو مصنفین کی سیرت نگاری
 ہنداہم کتابوں کا تقیدی مطالعہ)
 پروفیسر ضیاءالدین ملک فلاحی

۲۵ توحیداور قرآنی اخلاقیات: ایک اساسی رشته پروفیسر سید شام یعلی ۲۳۰

۸۳ تفسیر مظہری اورعلم حدیث ۴۳ داکٹر محمود الحن عارف ۸۳

مولانا ثناءالله ام تسرى: حیات وخدمات دُاکٹر محمد خالد خال عمرى ۱۱۵

اینتد کی تعلیمات-ایک جائزہ ڈاکٹر علاءالدین خان اسلامی انسانی کا میں انسانی کی تعلیمات-ایک جائزہ کی انسانی کی معلیمات انسانی کی م معلیمات انسانی کی معلی کی معلیمات انسانی کی معلیمات ان کی معلیمات ان کی معلیمات ان کی معلیمات انسانی کی معلیمات ان کی معلیمات ان کی معلیمات ان کی معلیمات معالیمات ان کی معلیمات ان کی معلیمات اندگانی کی معلیمات ان کی معلیمات اندانی کی معلیمات ان کی معلیمات ان کی معلیمات اندانی کی معلیمات اند معالیمات ان کی معلیمات ان کی معلیمات ان کی معلیمات اندانی معلیمات ان کی معلیمات ان کی معلیمات ان کی معلیمات ان کی معلیمات معلیمات ان کی معلیمات ان کی معلیمات معلی معلیمات معالیمات معالی معلیمات معالیمات معالیمات معالیمات معالیمات معالیمات معاند معالیمات معالیماتمات معالیمات معالیمات معالیمات معالی معانیما

مسلمانوں کانعلیمی نظام تاریخ کے آئینے میں ڈاکٹر ندیم سحرعزین ساہما

#### حرف من عار حرف من عار عيرالالتى: ايثاروتسليم كى جاودان روايت به فيضان نظر تها يا كد ملتب كى كرامت تقى سكھا كے كس نے اسماعيل كو آداب فرزندى دنيا كے ہر خط ميں جب ماوذى الحجدى بابركت ساعتيں سابه دنيا كے ہر خط ميں جب ماوذى الحجدى بابركت ساعتيں سابه دنيا كے ہر خط ميں جب ماوذى الحجدى بابركت ساعتيں سابه دنيا كے ہر خط ميں جب ماوذى الحجدى بابركت ساعتيں سابه دنيا كے ہر خط ميں جب ماوذى الحجدى بابركت ساعتيں سابه موجاتے ہيں ، تو مسلمانان عالم كے دل حضرت ابراہيم عليه السلام ہوجاتے ہيں ۔عيدالاخى محض ايك ند ہى تہوار نيس ، بلكه اس روحانى ہوجاتے ہيں ۔عيدالاخى محض ايك ند مى كى علامت ہے جس كى بنياد پر سلوك قبلى اطاعت اور خالص بندگى كى علامت ہے جس كى بنياد پر انسان اپنے خالتى سے حقيق تعلق قائم كرتا ہے۔ يدن ميں بلكہ قربانيوں ميں ہے جے انسان اپنى خواہ شات ، غرور،

اسلام اور عصر جديد

اپريل ۲۵+۲ء

جلد: ۵۷ — شهاره:۲

- ظفر الاسلام خان كا انكريزى ترجمة قرآن ، ال تحقيق مطالع ميں ڈاكٹر ظفر الاسلام خال كتر جمة قرآن كا لسانى، اسلوبى اور فكرى جائزه ليا كيا ہے، جس سے اردودال طبق كو انگريزى تفاسير كى اہميت كا اندازه ہوتا ہے۔
- مولانا ثناء الله امرتسری: حیات و خدمات، بیمقاله
  مولانا کے علمی مقام، مناظرانه خدمات اوردینی حمیت کوموَر خانه انداز
  میں پیش کرتا ہے، جو بر صغیر کی دینی تاریخ کاروشن باب ہے۔
  توحید اور قرآنی اخلاقیات: ایک اسلسی

اپريل ۲۰۲۵ء

پروفيسر عبدالماجد قاضي \*

ظفرالاسلام خاب كاانكريزي ترجمة قرآن: ايك نبحى ولساني جائزه

ابھی ماضی قریب میں ڈاکٹر ظفر الاسلام خاں کے قلم سے انگریزی زبان میں ترجمہ قرآن شائع ہوا، علمی حلقوں میں اس کی مقبولیت اور پذیر ائی کا اندازہ اس بات سے لگایا جا سکتا ہے کہ مخضر سی مدت میں اس کی دوسری طباعت بھی منظر عام پر آچکی ہے۔ اس مضمون میں ڈاکٹر ظفر الاسلام خاں کے انگریزی ترجمہ قرآن کا ایک جائزہ پیش کیا گیا ہے، اس کی ضرورت اور پس منظر کے تذکرہ کے بعد انگریزی زبان میں قرآن کا ایک جائزہ پیش کیا گیا ہے، اس کی ضرورت اور پس منظر کے تذکرہ کے بعد نگاروں کا مختصر تعارف اور ان کی ترجمہ نگاری کے تاریخی عوامل کے سرسری جائزہ کے ساتھ چند متاز ترجمہ نگاروں کا مختصر تعارف اور ان کی ترجمہ نگاری کے تاریخی عوامل کے سرسری جائزہ کے ساتھ چند متاز ترجمہ نگاروں کا مختصر تعارف اور ان کی ترجمہ نگاری کے تاریخی عوامل کے سرسری جائزہ کے ساتھ چند متاز ترجمہ نگاروں کا مختصر تعارف اور ان کی ترجمہ نگاری کے تاریخی عوامل کے سرسری جائزہ کے ساتھ چند متاز ترجمہ نگاروں کا مختصر تعارف اور ان کی ترجمہ نگاری کے تاریخی عوامل کے سرسری جائزہ کے ساتھ چند متاز ترجمہ نگاروں کا مختصر تعارف اور ان کی ترجمہ نگاری کے تاریخی عوامل کے سرسری جائزہ کے ساتھ چند میں ذر جملہ نگاروں کا مختصر تعارف اور ان کی ترجمہ نگاری کی شائل کے اجمالی تر جمہ قرآن میں فاضل مترجم کے منہ اور مشکلات اور کا میں دی کے تصومی جات پر دوشنی ڈالی گئی ہے۔ ترجمہ قرآن میں فاضل مترجم کے منہ کی اور تفسیری حوایش میں اپنائی گئی ترجیجات پر توشنگو کے بعد، ایک معاصر مترجم ڈالکر طریف خالدی کے ترجمہ قرآن کے ساتھ ڈاکٹر خاں کے ترجمہ کا مختصر تعا بڑہ پیش کیا گیا ہے۔ طباعت کی ظاہری خو بیوں پر

drabdulmajidqazi@gmail.com: پر وفیسر، شعبه بحربی، جامعه ملیه اسلامیه ، بنی د بلی 🛛 ای میل

#### ترجمه کاپس منظر

ہرراست فطرت مسلمان شعوروا گہی کی ہر سطح پر ایمانی تابندگی اور روحانی آسودگی سے ہمکنار ہونے کی غرض سے قرآن کریم کی طرف متوجہ ہوتا ہے، اور اس کی آیات پر غور وفکر کرتا ہے، بسا اوقات رہنمائی کے طلب گاراور رشد خداوندی کے گدا گر تلاوت کے دوران ایک ہی آیت کی فضا وں میں طویل وقت تک معانی کی جنجو میں مشغول رہتے ہیں، ایسے مواقع پر جب وہ ذوق طلب کی مزید سکین کے لیے تراجم اور تفاسیر کی طرف رجوع کرتے ہیں تو تسکین کے بجائے تشنگی کا احساس بڑھ جاتا ہے، غالباً اس طرح کے لاتعداد تجربات سے گزرنے کے بعد ظفر الاسلام خان نے عبد اللہ یوسف علی مرحوم کے انگریزی ترجمہ قرآن پر نظر ثانی کا کام شروع کیا، عبداللہ یوسف علی کے ترجمہ قرآن کو بعض خو بیوں کی بدولت نقش اول کی حیثیت حاصل رہی ہے اور میر ترجمہ نشر وا شاعت اور مقبولیت میں دوسر رزاجم پر

نظر ثانی کے دوران عبارتیں، متون اور مسود ۔ اتن تبدیلی کے عمل ہے گزرنے لگے کہ دہ اب پیوند کاری کی حد ہے آ گے نکل گئے، ایک عربی تعبیر کے مطابق ''اتاسع المحوق علی الواقع'' یعن کپڑے کے تناسب سے شگاف اتنابڑا ہو گیا ہے کہ اس میں پیوند لگانے کی گنجائش ختم ہو گئی۔ اسی مرحلے پر ڈاکٹر صاحب کواند ازہ ہو گیا کہ عبداللہ یوسف علی کی رفاقت زیادہ رفتا رشکن ثابت ہور ہی ہے، تب سے ہی بیر جمہ کا کام ایک مستقل منصوبہ کی شکل اختیار کر گیا۔ دس سال سے زائد عرصہ پر محیط میں کی جدو جہد خوب سے خوب تر کی جنجو کی عملی دستاویز ہے۔

قر آن کریم ایک لازوال آسانی صحیفہ ہے، اس کی زبان زمان و مکان کی تمام حد بندیوں سے آزاداور ہر لحظہتر وتازہ ہے، وہ لسانیات کے فطری قوانین کی دسترس سے باہر اورزوال نا آشاہے، کیونکہ اس کو دوام کی خدائی حفانت حاصل ہے، لیکن اس کے برعکس اس کا کوئی بھی ترجمہ ایک بشری کا وش ہے جو، اپنی خوبیوں یا خامیوں سے قطع نظر، بہر حال لسانیات سے متعلق فطری صابطوں کی قید و بند سے آزاد نہیں ہو سکتا۔ تقریباہر انسانی نگارش کی جولان گاہ ایک محدود زمان و مکان ہوتا ہے۔ جبکہ قر آن کریم کے جلد: 24 سے شعلہ و جان

# ظفر الاسلام خان کا انگلش ترجمه قرآن: ایك منهجی و لسانی جائزه الا ما مانی کا بریت اوراس سے رہنمائی کی

معانی کی ترجمانی ایک جاری وساری مل ہے۔ یہی اس کتاب ہدایت کی ابدیت اور اس سے رہنمانی کی ہیشگی کا تقاضا ہے۔

قرآن كريم كانكريزى تراجم كالخضرجائزه

یور پی زبانوں میں لاطین وہ پہلی زبان تھی جس میں قرآن کریم کے معانی کا ترجمہ ہوا۔ جنوبی فرانس میں واقع Cluny (کلونی گرجا کے بڑے راہب پیر معزز ( Peter the) کی گرانس شینینس ( Venerable کی گرانی اور ایماء پر سال ۱۹۳۳ء میں ایک انگریز پادری رابر ش شینینس ( Robertus Retenensis ) اور ایک جرمن پادری ہرمن ( Hermann ) نے اس ترجمہ کو پایہ شکیل تک پہنچایا۔ اس کے بارے میں آربری کا کہنا ہے کہ ریز جمہ خطوطہ کی شکل میں رائج اور دستیاب تقابیکن دوسری روایت کے مطابق کلیسا کی شدید مخالفت کی وجہ سے اس کی اشاعت کو روک دیا سکتا ہے۔ مخالفت کارگر ثابت ہوئی، اور پھر آنے والے چارسوسال تک کلیسا کے مقبولیت کا سب بن میں اور جہ میں میں میں میں میں میں پر زمین کا دریا ہے کہ میز جمہ خطوطہ کی شکل میں رائج اور دستیاب مسکتا ہے۔ مخالفت کارگر ثابت ہوئی، اور پھر آنے والے چارسوسال تک کلیسا کے محافظ خانہ میں مہر بند رہنے کے بعد سال ۱۳۳۷ء میں سوئٹر رلینڈ کے بال Bale شہر میں تھیوڈور بیبلیا نڈر کے زیر اہتمام طباعت پز ریہوا۔ میز جمہ کہ بھی پیانے پر معیاری نہ قما، اور زہ تی ملم کی خدمت یا کسی ایجھا در سے جند ہم

> "It abounds in inaccuracies and misunderstandings, and was inspired by hostileintentions".

یورپی زبانوں میں ترجمہ قرآن کی تاریخ اسلام کے خلاف صلیبی عدادت اور حقائق کو مسخ کرنے کے جذبہ کے ساتھ جڑی ہوئی ہے۔ اس عدادت کے کٹی بڑے اسباب میں سے ایک، ہلا لی لشکر کے ہاتھوں متحدہ یورپی افواج کی شکست بھی تھی، جوایک صدی تک جاری رہنے والی صلیبی جنگوں میں انھیں سرز مین فلسطین پراٹھانی پڑی۔ دشنی کا دوسرا بڑا سبب ۱۴۵۳ء میں قسطنطنیہ پر محد الفاتح کی جرت جلد: ۵۷ - شہارہ:۲ انگیز فتح تھی، جس نے طاقتور بازنطینی سلطنت کواس کے مضبوط مشرق پا پیخت سے ہمیشہ کے لیے محروم کر دیا۔ قسطنطنیہ کا سقوط صلیبی تاریخ کی سب سے تکلیف دہ شکست تھی، جس نے یورپ کے لاشعور میں کبھی ند مندمل ہونے والا زخم لگا دیا۔ پھر یہی شہر عثانی سلطنت کا دارالحکومت بنا جس نے اتنا عروج حاصل کیا کہ مشرقی یورپ کواپنی قلم رو میں شامل کرلیا۔ عداوت کے اسباب کا تیسر اپہلو بیدتھا کہ جنوبی یورپ میں اندلس نے اسلامی تہذیب کے ترقی یافتہ ماڈل کی شکل میں مغرب کو مرعوب اورا حساس کمتر کی میں مبتلا کر عداوت کیوں ہوئی۔

تمام یورپی زبانوں میں ترجمہ قرآن کے لیے مذکورہ لاطینی ترجمہ خشت اول کا مقام رکھتا تھا۔ اس کے بعد یورپ کی تمام بڑی زبانوں میں مستشرقین کے ہاتھوں ۵۵ سے زائد ترجیم عرض وجود میں آئے۔ان تراجم کی بڑی تعداد کا اصل مقصد ہی اسلام سے دشمنی نباہنا اورا پنی ہزینے وں کا انتقام لینا تھا، اسی لیے بیتر اجم قرآنی تعلیمات کی شکل بگاڑنے اور اسلام میں خامیاں تلاش کرنے کے لیے انجام دئے گئے۔

انگریزی زبان میں موجود قرآنی تراجم کی تعداد سو سے متجاوز ہےاور یہ تین زمروں میں تقسیم کیے جاسکتے ہیں:

ا\_بور پی سنتشرقین کے تیار کردہ تراجم

ان مترجمین کی غالب اکثریت پادر یوں یا مذہبی جذبہ سے سرشار نصرانیوں پر مشتل تھی۔ ان کے زدیک قرآن کریم کا ترجمدایک مذہبی اور مقد س جنگ کا حصہ تھا، جس کے ذریعے وہ اپنے شکوک کو منصوبہ بند طریقے سے قاری تک پہنچانے کا کام کر رہے تھے۔ ان کے زدیک نہ تو یہ کتاب کو کی آسانی صحیفہ تھی اور نہ حمد صلی اللہ علیہ وسلم کو کی رسول تھے، بلکہ وہ اس کو ایک عام کتاب سمجھتے تھے جس کے مصنف شہر مکہ کے ایک با شند بے تھے۔ ان کو کتاب اور صاحب کتاب دونوں، ہی سے شد یہ عداوت تھی، اس لیے دشمنی کی ہر مکہ شکل کو بروئے کار لاکر کتاب اور صاحب کتاب کی حیثیت کو قاری کی نظروں میں کم کر نا اور اس کے مضامین کا استہز اکر نا ان کا بنیا دی مقصد تھا۔

اپريل— ۲۰۲۵ء

جلد:۵۷ — شیاره:۲

انگریزی زبان میں قرآن کریم کا پہلا ترجمہ الیگر نیڈرروں، Alexander Ross نے جمہ کی مدد سے کیا جولندن سے 1649 میں فرانسیسی مترجم سیورڈو رائر Sieur Du Ryer کے ترجمہ کی مدد سے کیا جولندن سے 1649 میں اشاعت پذیر یہوا، روس کو تربی کی کوئی شد بد ندھی ، اس کا پورا انحصار سیورڈ ورائر پڑھا، نیچہ بیڈ کلا کہ اس نے رائر کی خلطیوں کو اپنانے کے ساتھ خود بھی بھاری بھر کم حماقتوں کا ارتکاب کیا، یہی وجہ ہے کہ خود اس کے ہم مشرب مستشرق بھی اس کے اس سطی کام سے مطمئن نہ تھے۔ اس کے بعد دوسرا اہم نام جورج سیل (George Sal) کا ہے جس کا ترجمہ لندن سے ۲۰۷۷ء میں شائع ہوا اور ایک طویل عرصے تک یورپ میں مقبول رہا۔ قرآن کریم کے انگریز مترجمین میں ای انچ پالمر (Romer E. H. Palmer) کا نام بھی معروف ہے، اس کا تیار کردہ ترجمہ میں لندن سے شائع ہوا۔ مستشرقین نے قرآن کریم کے ساتھ جس قسم کے تطوار کو دوار رکھا اس کی ایک جھلک (ج ۔ ایم ۔ دوڈویل العرصی کا مرائی ہی ساتھ جس قبل کو ہوا) کے ترجمہ میں دیکھی جاسکتی ہے۔ جس نے قرآن کریم کے اس تھرون کی تر تی ہیں ساتھ جس قسم کے تطوار کو دوار رکھا اس کی ایک جھلک (ج ۔ ایم ۔ دوڈویل العال کار کی کی کا مام بھی ساتھ جس قسم کے معلوار کو دوار رکھا اس کی ایک جھلک (ج ۔ ایم ۔ دوڈویل العروں کی تر تی ہیں ساتھ جس قسم کے معروز کو تر جمہ میں دیکھی جاسم ہم ہوں دو تر تی ترقی ہی تو قرآن کر کیم کے سورتوں کی تر تی ہوں میں میں ترقیب نے اس تر جہ کو خود ہی ایک ہو ہو ہے ہوا۔ میں شائع ہوا)۔ آئوں اور سورتوں کی تر تی ہی

As he set up his translation in a kind of tabular form to indicate his views of how the discourse originally ran, it is virtually unreadable" پیتمام تر جیحالم وثقافت کی دنیا میں خیانت اور بددیانتی کا سب سے بڑادستاویز ی شوت ہیں فت کی دنا میں مامل کا دا کی ہے این کی عزبان میں کے تاریخ کی ایں اقد میں محقوق ای میں س

اورعکم واخلاق کی دنیا میں اہل کلیسا کی روسیا ہی کاعنوان بن کرتاریخ کے اوراق میں محفوظ رہیں گے۔ مستشرق مترجمین میں اے ج آ ربر کی A J Arberry کا ترجمہ لسانی اعتبار سے نسبتاً زیادہ بہتر ہے، اسی طرح وہ اپنے بیش روہم مذہبوں کے مقابلے میں زہرافشانی میں افراط سے گریز کرتا نظر آ تا ہے۔ میتر جمہے 1982ء میں لندن سے شائع ہوا۔ مستشرقین کے گروہ میں ایک عراقی نزاد یہودی متر جم این جے داؤد N.J.Dawood بھی جہد: 24 - شہارہ:۲

ہے جس کا ترجمہ قر آن ۱۹۵۹ء میں لندن سے طبع ہو کر رائج ہو چکا ہے، اس نے بھی اپنے ترجمہ میں سورتوں کی ترتیب بدل کر اس استشر اقی روایت کو پروان چڑ ھایا جوانھوں نے قر آن کے ساتھ روارتھی، ان اہل کتاب کے آبا واجداداپنے مذہب کی مقدس کتا بوں میں ہیر پھیر کرنے کے عادی تھے، اس لیے انھوں نے اپنی اس قدیم وراشت کی جھلک قر آنی تراجم میں بھی دکھا دی۔

قر آن کریم کو کلام الہی نہ مانے اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات اقد س کی شان میں گستا خانہ طرز کے ساتھ ساتھ مستشرق متر جمین کے روبیہ میں جواہم خصوصیات مشتر ک نظر آتی ہیں ان میں غلط ترجمہ کے علاوہ تر تیب میں ہیر پھیر اور بہت ہی آیات یا ان کے بڑے حصے حذف کر نابھی شامل ہے۔ اس ضمن میں مزید ایک امر کی طرف اشارہ کرنا ضروری ہے کہ مستشرقین کے تراجم میں گزرتے وقت کے ساتھ سدھار کے آثار واضح طور پر نظر آتے ہیں، اور گزشتہ سے پیستہ ہر مرحلہ معیار کی بندر تن بہتری کا آئینہ دار دکھائی دیتا ہے، غالباً اس کا ایک مکنہ سبب یہ بھی ہو سکتا ہے کہ ان میں ہیں ہیر احساس پیدا ہوا کہ میتر ان کے مبلخ علم کے دستاویز ی ثبوت کے طور پر باقی رہیں گی دیں ہیں ہیں احساس پیدا ہوا کہ میتر اجم ان کے مبلخ علم کے دستاویز ی ثبوت کے طور پر باقی رہیں گی منظقی طور پر میں زیادتی ، سطحیت اور غیر منطقی رو میان کے اپنے لیے باعث رسوائی ہوگا۔ قر آن کے معروف انگریز متر جم محمد مار ماڈ وک پکتھال نے درست فر مایا تھا کہ منطقی طور پر بید دعویٰ قابل فہم ہے کہ کسی مقدس کتا ب کو کو کی ایں شریف کا ہوگا۔

> It may be reasonably claimed that no Holy Scripture can be fairly presented by one who disbelieves its inspiration and its message.

۲۔ جیرت انگیز طور پر قادیا نیوں کی بڑی تعداد نے انگریزی زبان میں قرآن کریم کے تراجم تیار کئے، ان کی مجموعی تعداد تقریباً تین درجن ہے۔ ان کا یہ اقدام دوطرح کے مقاصد کے لیے تھا؛ عام مسلمانوں کو باور کرانا کہ وہ اب بھی حلقہ بگوش اسلام ہیں اور قرآن سے وابستگی کے اظہار سے بڑھ کر کیا چیز اس تعلق کا ثبوت ہو سکتی ہے۔ دوسرا مقصد قرآنی آیات کی وہ من مانی تو جیہ کرنا جوان کے پیشوا کو سچا ثابت کرنے میں مددگار ہو۔ جہاں ایک طرف مستشرق متر جمین کا بنیا دی مقصد حق کو باطل ثابت کرنا تھا، جلد: 22 - شہارہ: ۲ 12

یہاں دوسری طرف قادیانی مترجمین کا بنیادی مطمح نظر باطل کون ثابت کرنا اور قرآن کے سابیہ تلے خود کے لیے تحفظ کو یقینی بنانا تھا۔ بطور مثال کچھ قادیانیوں کے نام اوران کے تیار کردہ تر اجم کی تاریخ اور مقام اشاعت یہاں ذکر کیے جا رہے ہیں محمد علی (لاہور ۱۹۱۷ء) شیر علی (ربوہ ۱۹۵۵ء) ظفر اللّٰہ خان (لندن ۱۹۷۰ء) صلاح الدین پیر (لاہور ۱۹۲۰ء) ملک غلام فرید (ربوہ ۱۹۶۲ء) فیروز الدین رومی (کراچی ۱۹۲۵ء)

#### ۲\_محمد مار مادوک پکتھال

بیسویں صدی کی ابتدا تک قرآن کریم کا کوئی بھی ترجمہ کسی مسلمان عالم کے ہاتھوں انجام پزیز نہیں ہوا تھا، متعدد مسلمان مترجمین کی ابتدائی مخلصا نہ کاوشوں کے بعد سب سے پہلام ستنداور قابل اعتاد ترجمہ ایک انگریز نومسلم محمد مار مادوک پکتھال نے انجام دیا، میترجمہ ۱۹۳۰ء میں زیورطبع سے آراستہ ہو کر مقبول عام ہوا۔ وہ ایک ادیب صحافی اور ماہر تعلیم تھے، عرب دنیا کا دومر تبہ دورہ کیا اور پکھ عرصہ تک حیر آبادد کن میں نظام حکومت کے حکمہ تعلیم سے وابستہ رہے اور اس دور میں میڈ طیم الشان کا رنا مدانجام دیا۔ یہ مسلب ہے کہ لندن سے طبع شدہ اس کے پہلے ایڈیشن میں انھوں نے سر ورق پر نظام حیر آباد کے لیے حف سپاس اور ان کے نام اس ترجمہ کا انتساب کیا۔

یکتھال نے اپنے ترجمہ کے دیباچہ میں متند علمی شخصیات سی علمی استفادہ کا تذکرہ کیا ہے ان میں شخ الاز ہر مصطفیٰ المراغی اور دیگر اہل علم بھی ہیں جن کی نظر ثانی ، مفید معلومات اور مشور ے کی روشن میں ترجمہ کا کام کمل ہوا۔ دیباچہ کا دوسرا حصہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت طیبہ کے ضخصر تعارف پر مشتمل ہے جونہا بیت جامع اور اثر انگیز ہے ، اس میں سیرت رسول کے پہلو بہ پہلو، نزولِ قرآن کے مختلف مراحل اور تاریخ نزول کا اہم ترین خاکہ زیر بحث آ گیا ہے۔

یکتھال نے سورتوں کی زمانی تحدید اور ان سے متعلق بنیادی معلومات کو ہرسورت سے پہلے ذکر کرنے کا اہتمام کیا ہے۔ اسی طرح کچھ مقامات پر مختصر تفسیر کی حواش کا بھی اضافہ کیا ہے۔ اس نے سیرت وتفسیر کے معتمد مراجع سے استفادہ اور کمل تحقیق کے بعد ترجمہ اور معانی کا تعین کیا۔ بیر جمہ انتہا کی عرق ریز کی اور محنت واخلاص کا شمرہ تھا، البتہ پکتھال نے اپنی وضع احتیاط کے مدنظر ترجمہ میں کلا سیک جہلہ: ۵۷ – شہارہ:۲

١A

اسلوب بیان اور رسی انداز کی زبان کوتر جیح دی، بتیجہ بید نکلا کہ جدید ہوتے ہوئے بھی اس کی زبان قدیم لگنے لگی، اوراس کے متعلق بیۃ اثر عام ہو گیا کہ وہ اتن سلیس اور عام فہم نہیں کہ عام قاری کی ضرورت کو پورا کر سکے۔

عبداللد يوسف على

دوسرا اہم اور متند ترجمہ عبداللہ یوسف علی کے ہاتھوں انجام پذیر ہوکر ۲۸ - ۱۹۳۳ء میں لاہور - شائع ہوا۔ ان کاتعلق ممبئ شہر سے تقااور وہ تعلیم سے بیر سڑ اور پیشہ سے سول سروس کے کارند کے تھے۔ اس ترجمہ کو تفسیر می حواثی اور مفید وضاحتوں کی وجہ سے غیر معمولی طور پر مقبولیت حاصل ہوئی۔ عبداللہ یوسف علی کے ترجمہ کو طویل عرصہ تک نمایاں مقام حاصل رہا اور مدینہ منورہ میں قائم شاہ فہد کمپلیک برائے طباعت قرآن نے انگریز کی کے اسی ترجمہ کو طباعت کے لیے منتخب کیا، اس اشاعت کی بنیا د پر اس کے لاکھوں نینے پور می دنیا میں تقسیم ہوکر قارئین کے لیے دستیاب ہوئے۔ ہوئی ، تفسیر میں ان کی بعض آراء جمہور امت کے متفقہ موقف کے خلاف تھیں، اس لیے رفتہ رفتہ اس کی اشاعت میں کی ہوتی چلی گئی۔

حمراسر

حاصل ہوا۔ انھوں نے ترجمہ واصل کے در میان فاصلہ اور خلا کے دقیق اسباب سے جس طور پر پر دہ کشائی کی ہے وہ بذات خود فلسفہ لسانیات کے انتہا کی قیمتی انکشافات ہیں ۔ محمد اسد کا نظر بیہ ہے کہ تحض کتابوں ، قواعد اور درس وتعلیم کے مروجہ طریقوں سے عربی زبان کی تحصیل کسی شخص کو عربی ادب اور خاص طور پر قرآن کی زبان سے پورے طور پر آشنا نے راز نہیں کر سکتی ، جب تک کہ وہ عربی زبان کے ماحول اور اعلی اور خالص لسانی ذوق کے حامل معاشر میں مکمل شعوری بیداری کے ساتھ ایک لسبا وقت نہ گز ار لے۔ اور اس کی تابان سے تو دوق کے حامل معاشر میں مکمل شعوری بیداری کے ساتھ ایک لسبا وقت نہ گز ار کے شعور سے تحت الشعور اور لاشعور تک علی معاشر میں مکمل شعوری بیداری کے ساتھ ایک لسبا وقت نہ گز ار کے شعور سے تحت الشعور اور لاشعور تک عربی زبان کا گہر انقش قائم ہوجائے۔ ان کے تجز سے کہ مطابق مشکلات کا ایک دوسر ابڑا سبب اہل یورپ کے لصور وجود کے ساتھ تھائم ہوجائے۔ ان کے تجز سے کہ مطابق نصیات کے مطابق مادی اور حالی دوالی حقیقیتیں ہیں جو علی زبان کا گہر انقش قائم ہوجائے۔ ان کے تجز سے کہ مطابق نصیات کے مطابق مادی اور حالی دوالی حقیقیتیں ہیں جو عملی زندگ میں بھی یونی کی کہ دونی ہیں ہیں ہیں محد روز ہیں ، بلکہ ان تو ایت سے مطابق مادی اور دوالی دوالی حقیقیتیں ہیں جو علی زبادی کی میں ہو سابق ہو ہو کہ اور ان کی تصور وجود اور اس کی دور ایک حقیقیتیں ہیں جو عملی زبادی گی میں ہو کتوں ہو ہو گار وزیم اور دوسیات کے مطابق مادی اور دوحانی دوالی حقیقی پر پہلی کوشش کہ تو یہ بیک ہو توں کی اور کی کے اور کی کے اور ان مطابق سیا ہی کوش ہو ، اور شیر ایک یور پی زبان میں پہلی کوشش کہ تھی معن میں تر ان کے اپنے قول کے مطابق سیا ہو کی میں جارت کی دور پی دیا نہ کی میں پہلی کوشش کہ میں تو میں ہو کر ہو ہم کا ور دور ہی کو میں تر ان کی اور دولی کی دور ہو کی کے اور دور کی محمد کر میں کہ کی معنین کر اور کی کے اور کی کے اور کی کے اور کی کے میں ہوں کی کو گھر کی کر ہم ہو ہے کہ میں تر ہی ہے تو ل کے اور تو تی تی تر ہم کیا جار کے اور کی کے اور کی کی کی کی کہ کی کہ تو کی کی تو ہو ہوں کی خوالی کے اور تکی کی خولی کے اور تو تی کہ تی ہو ہو ہی کہ ہو ہو کی کی ہو ہو ہو کی کہ کہ کہ کہ کہ ہو ہو تا ہے کہ تو کی کے میں تر اور ہی کی کہ ہو کہ کہ ہی کہ ہو کہ کہ کہ دو ہو ہا کہ کی کہ کہ کہ کہ تو کی کہ

It is an attempt - perhaps the first attempt - at a really idiomatic, explanatory rendition of the Quranic message into a European language.

محمد اسد نے ترجمہ وتر جمانی کے ساتھ تفییر ووضاحت کا بھی کافی الترام کیا ہے۔انھوں نے جن تفییر وں سے استفادہ کیا ان میں سب پر مقد م محمد عبدہ اور رشید رضا کی المنار ہے۔ وہ محمد عبدہ کی فکر اورتجدیدی واصلاحی کا رنا موں سے بہت متاثر تھے۔ محمد اسد نے کئی مسائل میں جمہور مفسرین کی آراء سے اختلاف کرتے ہوئے عقلی رجحان والے مکتبہ فکر سے اتفاق کیا ہے۔اس کی وجہ سے ان کا ترجمہ وہ مقبولیت نہ حاصل کر سکا جس کی انھوں نے توقع کی ہوگی۔ جہد: 24 - شہارہ:۲

#### <u>چھاورتراجم</u>

اردو کےصاحب طرز ادیب عبدالماجد دریابادی کا ترجمہ قر آن لا ہور سے ۱۹۴۱ء میں شائع ہوا، تقابل ادیان پران کے مختصر وضاحتی حاشے اہمیت کے حامل ہیں۔

اسی طرح ڈاکٹر تقی الدین ہلالی اور ڈاکٹر شمہ محسن خان کا ترجمہ قرآن شاہ فہد کمپلیکس برائے طباعت قرآن کریم مدینہ منورہ سے شائع ہو کر دستیاب ہے۔ ایک امریکی نومسلم ٹی بی ارونگ .T.B Irving نے رواں امریکی انگلش میں قرآن کریم کا ترجمہ انجام دیا جو ورمونٹ سے ۱۹۸۵ء میں اشاعت پذیر ہوا۔

غرض، بیسویں صدی کی ابتدا سے ہی مسلمان دانشوروں کی کوشش رہی کہ قرآن کریم کی تفہیم کے لیے عالمی رابطہ کی سب سے بڑی زبان انگریز ی میں تر جمہ کا کا مانجام دیا جائے اور اس میدان میں خوب سے خوب تر کی جنتو میں کمی نہ آئے ۔البتہ سیہ بات بذات خود تحقیق کا موضوع ہے کہ جن لوگوں نے اس میدان میں قدم رکھا،ان میں سے کتنے اس عظیم الثان ذمہ داری کے اہل تھے،اور پھرعملا کتنے لوگ اس ذمہ داری سے بخو بی عہدہ برآ ہو سکے۔

اکیسویں صدی میں بیر بحان اور بھی عام ہوا، اور حالات کے تچیٹر وں نے قر آن کریم کی مرکزیت اوراس سے رہنمائی کی اہمیت کومزید اجا گر کر دیا، اسی لیے گز شتہ بیس سال کے دوران انگریزی میں قر آنی تراجم کی تعداد میں نمایاں اضافہ ہواہے۔

ہندوستان میں مولا ناوحیدالدین خان صاحب، جن کے قلم سے اردو میں ترجمہ وتفسیر، تیذ کید القد آن کے نام سے شائع ہو چکا ہے، انہی کے قلم اور ڈاکٹر فریدہ خانم کی نظر ثانی سے انگریزی میں قر آن کریم کا ترجم طبع ہو کر پیچھلے پندرہ سال سے وسیع پیانے پر اشاعت پذیر ہے۔ اسی طرح پاکستان میں مفتی تقلی عثانی صاحب کے اردوتر جمہ دتفسیر کے بعد انگریزی میں بھی ترجمہ شائع اور متد اول ہو چکا ہے۔

اس پس منظر میں ایک بات قابل ذکر ہے کہ پچھتراجم مسالک کی ترجیحات کے ضمن میں وجود پذیر ہوئے ہیں، ان میں بعض کا بنیا دی مقصد شیعہ اور ہریلوی مسالک کے نظریات کی ترجیح وتر وت تھا، اس طرح کی کاوشوں نے لیے ہراہ راست قرآنی متن پرتد ہر کے بجائے ان مسالک نے بڑے علماء جلد: 22 - شہارہ:۲ کے اردوتر جے مرکز توجہ تھے، ان انگریزی تراجم کے بارے میں بجاطور پر کہا جا سکتا ہے کہ وہ دراصل اردو کے تراجم کا چر بہ تھے۔ مثال کے طور ایس وی میر احمد علی ( مطبوعہ ۱۹۲۳ء کراچی ) ایم ایچ شاکر ( مطبوعہ ۱۹۸۲ء نیویارک ) اور سید سعید اختر رضوی ( مطبوعہ ۱۹۸۰ء تہران ) کے انگریزی تراجم شیعہ مسلک کی ترجمانی کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ اسی طرح حذیف اختر فاطمی نے مولا نا احمد رضا خان کے اردوتر جمد قر آن کو انگریزی زبان کا جامہ پہنایا جولا ہور سے طبع ہوا۔ اردوتر جمد قر آن سے کا میاب استفادے کے ضمن میں ایک اور مثال سید ابوالاعلی مود ددی کی

اردور جمہ کر ان سے 6 میںب استفاد کے بحض کی کی ایک اور ممال سیدا بوالا کی مودودی کی تفہیم القرآن کی بھی ذکر کی جاسکتی ہے جس کو بنیا دبنا کر محمد اکبر نے ایک وضاحتی انگریز می ترجمہ تیار کیا جو 1912ء میں لا ہور سے شائع ہوا۔

ظفرالاسلام خاب كاترجمة قرآن

ڈاکٹر ظفر الاسلام خاں عربی علوم اور اسلامیات کے شہرہ آفاق اور متندعالم ہیں، وہ ایک ایسے خاندان نے فرد ہیں جس کاعلم کے ساتھ رشتہ انہائی متحکم ہے اور جس کافکر ی سرچشمہ براہ راست کتاب وسنت سے استفادہ پر مبنی ہے اور جس کا فہم دین کسی روایت کی پاسداری کا مرہون منت نہیں۔ان کوعربی الفاظ کے شجرہ نسب، زبان کی نحوی خصوصیات، جملوں کے کشاد و بست اور عربی زبان کے متنوع اسالیب کا گہرا ادراک ہے۔اس زبان کی ساتھ وہ نصف صدی سے زائد عرصہ سے شعوری اور جذباتی وابستگی رکھتے ہیں۔ بیدوابستگی فکروشعور کی سطح سے بھی آگے بڑھ کرلا شعور کی تہ دینا تک تر میں ہوئی ہے۔اس طور پر وہ مشہور مفکر اور متر جم محد اسد کی کا میاب متر جم قر آن کے لیے متعین کردہ شرائط پر پور الترتے ہیں۔

فاضل مترجم کوقر آن کے ربانی پیغام کا عمیق ادراک حاصل ہے، ساتھ ہی وہ تاریخ، حالات حاضرہ کی صحافتی تجزیر نظاری اورفکر وآ گہی میں مستند مقام کے حامل ہیں، اس لیے ان کے عمیق مشاہدہ میں دنیائے انسانیت کا موجودہ فکری وشعوری منظر نامہ کھلی کتاب کی شکل میں منکشف ہے، اور وہ اس کی لسانی حسیت اور رائج الوقت بیانیہ سے بھی بخو بی واقف ہیں اور جانتے ہیں کہ جدید نسل کے دہنی اطمینان اور عقلی تشفی کے لیے کس پیرا بیا ظہار کی ضرورت ہے۔

اپريل— ۲۰۲۵ء

جلد:24 — شهاره:۲

دياچه

مترجم کے شذرات' کے زیر عنوان فاضل مترجم نے ایک دیبا چہ تحریر کیا ہے۔ اس میں انتہائی دلنشیں اور سلیس اسلوب میں دین اسلام اور قرآن کریم کے بنیا دی پیغام کے تعارف اورابتداءو جی، سیرت النبی کے مختلف مراحل، نز دل قرآن ادراس کے جمع دتر تیب جیسے مضامین پر روشنی ڈالی گئی ہے۔ فاضل مترجم نے ترجمہ قرآن کی ضرورت، پس منظراور ترجمہ میں اپنے منج اورطریق کار کی تفصیل بھی فراہم کی ہے۔قرآنی تعلیمات کا معاصرزبان و بیان میں تجزید کرتے ہوئے انھوں نے دکھایا ہے کہ قرآن گزشتہ ڈیڑھ ہزار سال سے دنیائے انسانیت کے لیے منارہ نور کی حیثیت سے منظم اور بامقصدزندگی اورآ خرت کی دائمی کامیایی کے لیے رہنمائی فراہم کررہا ہے۔قرآن کریم کی مدایت روئے ز مین پرموجود ہرامکانی زندگی کے لیے عام ہے،انفرادی واجتماعی،اقلیت واکثریت،مشرق ومغرب، غرض وہ زندگی کے ہرروپ اور ہرزمان ومکان کے لیے یکساں طور پر قابل عمل اور باعث رحمت ہے۔ · · قرآن کا تعارف' کے عنوان ہے دیباچہ کے دوسرے جھے میں کتاب الہی کا مفصل اور جامع تاریخی خاکه پیش کیا گیا ہے۔قرآن کے نام وصفات، مججزانہ امتیازات، نزول قرآن کے مراحل و کیفیات، پہلی وآخری دحی،قرآنی متن ؛ سورتیں اور اجزاء،سورتوں اورآیات کی تعداد، تلاوت کے مختلف طریقے، حروف مقطعات کی توجیہات، قرآن بحثیت سرچشہ قانون، قرآنی علوم، تفسیر کے مکتب ہائے فکر، محکم ومتشابہ، قرآن کے سائنسی اشارات، تاریخی واقعات وشخصیات کا قرآنی بیانیہ، بائبل کے بیانیہ اور قرآنی بیانیہ میں موازنہ اور فرق کی تفصیل، قرآن کریم کی طباعت کی تاریخ اور آخر میں قرآن کے دوسری زبانوں میں ترجمہاورخاص طور پرانگریزی میں ترجمہ کی اجمالی تاریخ اور پس منظر کے بارے میں بیش قیمت معلومات فراہم کی گئی ہیں۔

#### اسلام کے تعارف پر بنی چند ضمیم

فاضل مترجم نے پڑھنے والوں کی ضرورت کے مد نظر کتاب ہدایت کے ترجمہ کے ساتھ ایمانیات کے اہم ترین مباحث بھی سلیس اور عام فہم زبان میں ضمیمہ کے طور پر شامل کر دیے ہیں۔ اس جلد: ۵۷ - شہارہ:۲

#### ا\_پيغيبرآ خرالزمان

فاضل مترجم نے ضمیمہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت طیبہ کا ایک ایسا جامع مرقع پیش کیا ہے جو قر آن فہنی کے لیے بنیادی دیا چہ کی حیثیت رکھتا ہے۔ قر آن مجید کے پیغا م کو اس کے حقیق سیاق اور انسانی رویوں میں منطبق شکل میں سیحف کے لیے نبی کر یم صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت طیبہ کے اجمالی خاکہ کی جا نکاری انہائی ضروری ہے۔ قر آن کر یم کا پیش کردہ نظام حیات و تمدن وا خلاق کوئی دور اجمالی خاکہ کی جا نکاری انہائی ضروری ہے۔ قر آن کر یم کا پیش کردہ نظام حیات و تمدن وا خلاق کوئی دور اجمالی خاکہ کی جا نکاری انہائی ضروری ہے۔ قر آن کر یم کا پیش کردہ نظام حیات و تمدن وا خلاق کوئی دور ار کار فلسفیا نہ موشکافی یا خیالی فضائل کا بیان نہیں، جے زیب داستان کے طور پر بیان کر کے داد تحسین وصول کی جائے، بلکہ علی زندگی میں برتی جانے والی تعلیمات ہیں، جوانسانی فطرت سے پوری طرح ہم اللہ کی زندگی کو نمونہ علی کے طور پر بیان فر مایا ہے، کیونکہ دو قر آن کی عملی قلی ہے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قر آنی پیغام کے عالمی اور ابدی قاصد، اس کے اولین مخاطب، پہلے قاری، پہلے حافظ، پہلے مفسر اور اللہ کی زندگی کو نمونہ علی مثول ہے حفرض قر آن کے میلی قلی ہے، میں حوان اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قر آنی پیغام کے عالمی اور ابدی قاصد، اس کے اولین مخاطب، پہلے قاری، پہلے حافظ، پہلے مفسر اور اللہ کی زندگی کو نمونہ علی میں ای خوں قلی میں اللہ علیہ وسلم کی حلی قلی ہے، میرکوا کے دوسرے سے مدانہیں وسلم قر آنی پیغام کے عالمی اور ابدی قاصد، اس کے اولین مخاطب، پہلے قاری، پہلے حافظ، پہلے مفسر اور اللہ کی زندگی کو نمونہ علی میں انٹر مایا ہے، کر کی صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ میں پیش آنے دو الے تمام پر ایہ میں پیش کر دیا۔ ان صفحات میں نبی کر یم صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ میں پیش آنے دو الے تمام انہ واقعات اور اسلام کی ابندائی تاریخ کی جن میں اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ میں بی قرادی دیگی کے طور لیقی، این میں انفرادی میں دی ہی کر یم صلی اللہ علیہ وسلم کی حی میں میں انفرادی دیگی کے طور لیقی ہے، جن می شرازہ ، ندی، معاشی پیش بندی، سیا ہی می می اور نظام حکومت کا خاکہ دیکھی اور سلم میں انفرادی کی سیکس ہے ۔ تم می کی دیکی، معاشی پیش بندی، سیا ہی می علی میں میں میں انفرادی کی سیکس ہی می میں انہ می ہے تی دی کی سیل ہے ۔ تم می کی ہی کی کی سی کی ہے ہی ہ

## ۲\_اسماءاللدالحسنی

قر آنِ کریم جس نظرید وجود کاتر جمان ہے اس میں پوری کا مُنات کا قبلہ آرز وصرف اللہ تعالی کی ذات بلند و برتر ہے، وہ ہر چیز سے بے نیاز ہے، جبکہ پوری کا مُنات اس کی مختاج اور نیاز مند، اس کی جلد: ۵۷ - شہارہ:۲ پوری مخلوقات میں انسان کوعلم اور عقل کی نعمت سے سرفراز کر کے کچھوذ مدداریاں دی گئی ہیں۔ان ذ مد داریوں میں سب سے اہم اللہ تعالیٰ کی معرفت کا حصول ہے۔اس معرفت کی درست سمت کے تعین اور راہ ہدایت کو واضح کرنے کے لیے قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات سے متعلق بہت ساری آیات وارد ہوئی ہیں، بیآیات و صفات تو حید کے بنیا دی اور اہم ترین موضوع کا حصہ ہیں، یہی سبب ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بہت سارے سیاق میں اپنی صفات کا تذکرہ فر مایا ہے، قرآن کا منبح بیہ ہے کہ وہ رب کریم کی شایان شان صفات کے ذکر اور ان کے اثرات پر زور دیتا ہے، اس کا منبح ہیں ہے کہ وہ رب تذکرہ ہے اور نہ ان کی نفی، کیونکہ اللہ کی صفات کا تذکرہ فر مایا ہے، قرآن کا منبح ہیں ہے کہ وہ رب نواض مترج نے ایک مستفل ضمیمہ میں قرآن اور حدیث میں ان کا ذکر ہی کمال اور بی کے خلاف ہے۔ کے معانی اور حوالہ کے ساتھ سیان کردیا ہے۔

#### ۳-ان انبیاء کا تعارف جن کے نام قرآن کریم میں دارد ہوئے ہیں

قرآن کریم نے حق وباطل کے فرق کو بیان کرنے کے لیے جابجا نوع انسانی کی تاریخ کی پچھ جھلکیاں دکھائی ہیں، ان میں عبرت اور حکمت کا بڑا ذخیرہ ہے، پوری تاریخ میں ایک لاکھ سے زیادہ انبیا و مختلف علاقوں اور زمانوں میں آئے، ان میں سے پچھ کے ساتھ پیش آنے والے واقعات کو متعدد مرتبہ بیان کیا گیا ہے، بیدواقعات ان قوانین فطرت کو پچھنے میں رہنمائی کرتے ہیں جو تاریخ کی گردش اور سرگزشت کے شخیدہ تجزید سے اخذ کئے جاسکتے ہیں۔ تاریخ اپنے آپ میں تج بات کی وسیح ذخیرہ گاہ ہے، قرآن کریم تاریخ نگاری کے کسی نظر ہے کا پابند نہیں، البتہ وہ انسانی کردار کے تج بات میں مختطر اور مرگزشت کے شخیدہ تجزید سے اخذ کئے جاسکتے ہیں۔ تاریخ اپنے آپ میں تج بات کی وسیح ذخیرہ گاہ ہے، قرآن کریم تاریخ نگاری کے کسی نظر ہے کا پابند نہیں، البتہ وہ انسانی کردار کے تج بات میں مختطر اور میں تخت برین کھات کی جھلکیوں سے پندوعبرت کے اشارات دینے کا اپنا خاص منہ پڑ رکھتا ہے۔ بار دوہرائی جانے والی داستان ہے۔ اس سے بیات باسانی واضح ہوجاتی ہے کہ اہلی حق کو ہر جگہ اور ہر زشتہ اندیا ، میں مشکلات کا سامنا کرنا پڑا، اور تاریخ اسی طرح اپنی تھی تہ ہوجاتی ہے کہ اہلی حق کو ہر جگہ اور ہر ایل حق ہمیشہ سر خروہو نے۔ اندیا ، کی سے بید قیمیں مالی داخی ہوجاتی ہے کہ اہلی حق کو ہر جگہ اور ہر ایل حق ہمیشہ سر خروہو نے۔ اندیا ، کی سے بی تو تو تا ہی ای اور اسلام اور اس کام کار تو حید ہمیشہ سر خروہو نے۔ اندیا دی میں رہا ہے۔ اس دعوت کی حقیقت بھی ثابت ہوتی ہے کہ اسلام اور اس کا پی اور ایل حق میں دی میں میں در میں میں دعوت کی سرگز شت سے بی حقیقت بھی ثابت ہوتی ہے کہ اسلام اور اس کا پی خوبی ای میں ایک دو ہو کہ ایک ہولوں کا ہار کی ایک دی کر ہو ہو کی ہیں انہ ہوں ہو ہوتی ہے کہ اسلام اور اس کا پی خو میں دی میں ہوتی ہوتی کی دعوت کا بنیا دی عضر رہا ہے۔ اس دعوت کی جو تا کی سے کہ کی کی دی میں انہ کر اور کی انہ میں اور اس کر ہو ہو ہو کہ این ہو ہوں کی ہوتا ہو ہو کے انہ ہو ہوں کی ہوتا ہے کہ اسلام اور اس کا پی خو میں دی ہوت ہو ہو کہ میں بیا دی میں دی ہوت کے میں دی ہو ہوتی ہے کہ اسلام اور اس کا پی خولی ہو ہو ہو ہے۔ اس دو س پر جوش استقبال نہیں تھا، بلکہ عدادت ، اہانت اورایذ ارسانی کی ہر ممکن شکل جواب بن کر سامنے آئی۔ قر آن میں جن اندیاء کا نامزد تذکرہ آیا ہے، فاضل مترجم نے حاشیہ میں مستند حوالوں کے ساتھان کا مختصراور جامع تعارف پیش فرمادیا ہے، اور آخر میں ایک ضمیمہ کی شکل میں ان کی پوری فہرست ڈسٹنری کی تر تیب سے شامل کردی ہے، اس میں ہر نبی کا نام اور قر آن کی اس آیت کا حوالہ ہے جس میں ان کا کیہلی مرتبہ ذکر آیا ہے، مذکورہ آیت کے حاشیہ میں ان سے متعلق مستند تاریخی معلومات مہیا کر دی گئی

۳\_اسلامی اصطلاحات کی لغت

اسلام کے پیش کردہ بہت سے تصورات، عبادات اور معاملات کے لیے جن الفاظ کو ابتدا میں استعال کیا گیا وہ رفتہ ان مخصوص معانی کے لیے اصطلاحات کی شکل اختیار کر گئے، اور ان کی ایک مخصوص لغوی حیثیت متعین ہوگئی اور وہ الفاظ ڈ کشنری کے مفہوم تک محد دونہیں رہے۔ جس قاری کا مذہبی تعلیم سے سابقہ نہیں رہا، اس کے لیے ایسی بہت ساری اصطلاحات کے درست مفہوم تک رسائی دشوار ہوتی ہے، اسی ضرورت کے پیش نظر فاضل مترجم نے ان تمام اصطلاحات کی مفصل ڈ کشنری تیار کر کے ایک ضمیمہ کے طور پر شامل کر دی ہے۔ پچا س صفحات پر مشتمل اس مبسوط ڈ کشنری میں حروف جنجی کی تر تیب سے اصطلاحات کی ڈرن جو کہ لال انداز میں ان کے مفہوم کی وضاحت کی گئی ہے۔

۵\_قرآنی موضوعات کامفصل اشاریه

فاضل مترجم نے قرآن کریم میں وارد موضوعات کا انتہا کی دقیق، مفیدا ور مفصل اشاریہ تیار کر کے ترجمہ کے ساتھ منسلک کر دیا ہے۔ بیموضوعاتی فہرست ایک سو پچ پاس صفحات پر مشتمل ہے، اس میں انتہا کی بار یک بنی سے قرآنی موضوعات کی نشاند ہی کی گئی ہے اور قاری کے لیے استفادہ کو بیحد آسان کر دیا گیا ہے۔ عام طور سے اشاریے شخصیات، مقامات، اقوام وقبائل و مذاہب و معروف تصورات و غیرہ جیسے آسان موضوعات پر شتمل ہوتے ہیں۔ لیکن بیا شار بیر اور تحقیق کے اعلی معیار اور موضوعات کے وسیع فکری تنوع اور امکان استنباط کے مدنظر تیار کیا گیا ہے۔ ظفر الاسلام صاحب کا تحقیق سے گہرا جلد: 24 - ہے۔ ایہ دیا

شروع کے مبسوط دیباچہ اور آخر کے متعدد خمیموں نے اس ترجمہ قر آن کونہایت مفید اور معلومات افزا قر آنی دائرۃ المعارف بنا دیا ہے، جہاں قر آن کے متعلق ہرا ہم حقیقت اپنے درست ترین سیاق، حوالہ، دلیل اور بقد رضر ورت تفصیل کے ساتھ بیان کر دی گئی ہے، اس طور پر میہ مقد مہ اور ملحقات قر آنیات کے ہرطالب علم کے لیے اہم اور مفید ترین مرجع بن گئے ہیں۔

### قرآن كريم كى جمالياتى شناخت اورترجمه كى مشكلات

ترجمہ دراصل متن کی تابعداری اوراس کے سابیہ تلے نباہ کرنے والی رفاقت کا نام ہے، اس کی مثالی خوبی ہیے ہے کہ وہ اصل کے لسانی قالب کی تچی تصویرا وراس کے معنی اور روح کی درست تعبیر ہو۔ علم وفن کی طویل تاریخ نے تجرب اور مشاہد ے سے ثابت ہو چکا ہے کہ فکر وفن کے غیر معمولی شاہ کا ر ترجمہ کی پوری گرفت میں نہیں آتے، انتہائی انسانی کوشش کے باوجود اصل اور ترجمہ کے در میان فکر و معنی سے لے کر زبان و بیان کے معیار تک بڑا فرق اور فاصلہ باقی رہ جاتا ہے۔ اسی لیے ایک اطالوی مقولہ Traduttore raditore

قر آن کریم انسانی زندگ سے متعلق لا تعداد مفاتیم پر اہنمائی فراہم کرتا ہے جن کی تفہیم اور تعبیر کے لیے عربی زبان کے اسالیب کی ایک وسیح دنیا آباد ہے۔قر آنی اسلوبیات بذات خود لسانیات کا ایک وسیح وعریض موضوع ہے، یہاں تنوع کی اتن نا در اور منفر ڈسکلیں ہیں جن کی دوسری زبانوں میں کوئی مثال نہیں ملتی، حد توبیہ ہے کہ خود عربی ادب کا عظیم اور ضخیم ذخیرہ بھی ان کے پورے احاطے سے قاصر ہے۔ جب عربی کا بیحال ہے تو اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ دوسری زبانوں میں ان معانی کی تر سیل اور ان اسالیب کے موز وں متبادل کی فراہمی کس قدر مشت کا کام ہے۔ ترجمہ کی مشکلات کا پہلا مرحلہ مناسب متبادل الفاظ کا انتخاب ہے، زبان کا ہر لفظ کسی خاص جلد: 20 - شہارہ د: تصور کی نمائندگی کرتا ہے، اور وہ اس تصور کی پوری تاریخ کامستند حوالہ ہوتا ہے، اگر اس کو سیاق سے ہٹا کر اس کی جگہ کوئی دوسر الفظ رکھ دیا جائے تو فکر اور معنی کی پوری عمارت میں دراڑ پڑ جائے گی۔ در اصل زبان کسی قوم کے انداز فکر، طرز معاشرت، ما حول اور مخصوص ثقافت کا آئینہ ہوتی ہے، بسا اوقات ثقافتی اور تہذیبی پس منظر میں ایک زبان میں مستعمل بعض الفاظ کے دوسری زبانوں میں متبادل الفاظ موجود ہی نہیں ہوتے قرآن کریم کا مترجم ہرقد میر اس حوصلہ آز ماصورت حال کا سامنا کرتا ہے۔

تلاش بسیارا در گہری فکری عرق ریزی کے بعد جب وہ متن کے تقاضوں سے قریب تر لفظوں اور پیرا یہ بیان کے ذریعے ترجمہ کی ذمہ داری سے فارغ ہوتا ہے اور پھر اصل اور ترجمہ کے درمیان مواز نہ کرتا ہے تو وہ خود بھی آسانی زبان اورز مینی زبان کے فرق کو بخو بی محسوس کررہا ہوتا ہے۔

لفظول کے انتخاب اور اصل وتر جمد کے درمیان اسلوب کی تقابلی موزونیت کا ہدف اگر پورا ہوجائے تو بھی آ گے کا مرحلہ انتہائی دشوارگز ارہوتا ہے، بیمر حلہ فکر ونگارش کو دہ ہتی شکل دینا ہے جس سے کتاب ہدایت کی بنجلی کا نزول قاری کے قلب ونظر پر ہونے لگے اور تر جمد میں وہ شفافیت آ جائے کہ مترجم اپنے قاری کو کتاب ہدایت سے پوری طرح روبر وکر دے۔

یچھ دشواریاں اور خامیاں ترجمہ کے عمل کا لازمی جزء ہیں، عربی زبان اور خاص طور سے قرآنی زبان کا صوتی آہنگ جس قدر پرشکوہ اور دل آویز ہے اس کی ادنی سی جھلک بھی کسی زبان کے ترجمہ میں ناممکن ہے، اسی طرح قرآنی اسلوب کی جمالیات کی فقل کا مطابق اصل ہوناممکن نہیں۔

انہی باریکیوں کے مدنظراہل علم بھی بید دعویٰ ہی نہیں کرتے کہ دہ قرآن کریم کا ترجمہ کررہے ہیں، بلکہ دہ ہمیشہ اس کوشش کوقر آن کے معانی کا ترجمہ قرار دیتے ہیں۔ اس کا مطلب ہیہے کہ مترجم کسی ایک تفسیر ی رجحان کوقبول کرنے کے بعد ترجمہ میں اسی کی تفہیم وتعبیر کرتا ہے، اس کی رائے سے اتفاق اورا ختلاف کی گنجائش ہے لیکن دہا پنی ترجیح کے لیے تن بجانب ہے۔

یہاں بیوضاحت ضروری ہے کہ اصولی طور پریہ بات شلیم کی جانی چاہیے کہ اصل اور ترجمہ میں ہمیشہ ایک اور فرق بھی باقی رہے گا: جہاں اصل متن کا بیامتیاز ہے کہ وہ بسا اوقات اپنے اندر متعدد معانی کی گنجائش لیے ہوتا ہے، وہیں ترجمہ کی بیمجبوری ہے کہ وہ متن کی وسعتوں کوسمیٹ کر اور متعدد احمالات کونظرانداز کرتے ہوئے سی ایک معنی کی تحدید کر دیتا ہے۔

اپريل— ۲۰۲۵ء

۲2

جلد:۵۷ — شهاره:۲

ترجمه وترجماني كادرست توازن

قرآنی متن کے ایک بڑے جصے کے معانی کی درست تفہیم محض ترجمہ بقد راصل سے ممکن نہیں، جب تک احکام کی ضروری تفصیلات، واقعات کا تاریخی پس منظر اور آیات کے اسباب نزول کی واقنیت نہ فراہم کی جائے۔ اس لیے صرف ترجمہ پر اکتفا کر لینے سے قاری اور متن کے در میان اجنبیت کی دیوار باقی رہ جاتی ہے اور اس کوتر جمہ کے تو سط ہے جس راہنمائی اور دست گیری کی تو قع ہوتی ہے وہ اس سے محروم رہ جاتا ہے، جبکہ بحیثیت قاری اس کو آیات بینات کی تسلی بخش وضاحت جانے کا پوراحق حاصل ہے۔ پچھ متر جمین نے اس ضرورت کو محسوس کیا لیکن اس کا حل ہوتی دخص جانے کا پوراحق حاصل ہے۔ پچھ متر جمین نے اس ضرورت کو محسوس کیا لیکن اس کا حل یہ دخش وضاحت میں بریک لگا کر وضاحتی نوٹس کا طویل اضافہ کر دیا، بسا اوقات یہ وضاحتیں اصل ترجمہ کے تناسب سے بہت زیادہ جگہ لیے ہوتی ہیں، یہ صورت حال عبارت کے تسلسل میں خلل کے علاوہ خود قاری کے لیے پراگندہ ذہنی کا سب بنتی ہے، ڈاکٹر تقی الدین ہلالی اور ڈاکٹر حکومتی خان کے ترجمہ کی تا س

عام طور پرکوئی بھی زیرک اور باخبر مصنف کتاب کی تصنیف سے پہلے اپنے مدف قارئین کی ذہنی صلاحیتوں اورفکری استعداد کا ایک پیانہ متعین کرتا ہے، کتاب کی فکری سطح، مباحث اور اسلوب میں وہ اپنے ہدف قارئین کے معیار اور ان کی ثقافتی ضرورتوں کا خیال رکھتا ہے۔ترجمہ قرآن کے وقت مترجم مضامین اور معانی کے انتخاب کا کوئی اختیار نہیں رکھتا، البتة اپنے ہدف قارئین کی ضرورت کے مدِنظر، اس کوشرح وسط یا ایجاز داختصار حیسی اسلو بی حکمت عملی متعین کرنے کا پور اختیار ہوتا ہے۔

یکھدوسرے مترجمین نے اپنافرض صرف اتنا ہی سمجھا کہ آیات کا ترجمہ کرتے چلے گئے ، کسی تشریح یا توضیح یا حاشیہ لکھنے کی ضرورت نہیں سمجھی۔ اس طریق کارکواپنانے والوں کی بھی قابل لحاظ تعداد ہے، مثلاً جدید تراجم میں فلسطینی دانشور پروفیسر طریف خالدی کا ترجمہ قر آن روانی اور بامحاورہ زبان کے لیے کافی متاز ہے لیکن انھوں نے تفسیر کی حواثی کا کوئی اہتما مہیں کیا، متیجہ یہ ہے کہ قار کی کو بار ہا بیان اور وضاحت کی تُشکی محسوس ہوتی ہے، اس خامی کی وجہ سے ترجمہ کی افادیت محدود ہوگئی ہے۔ جلد: 24 - شہارہ: ۲

#### مترجم كامنيج اورترجمه ميس طريق كار

سمی بھی عام لسانی متن کی تفہیم میں درست معنی تک رسائی کافی اہم ہے، کین غلطی صا در ہو جانے سے کوئی قیامت نہیں بر پا ہوجائے گی ۔ البتہ قر آنی متن کی تفہیم کا معاملہ اس سے بہت مختلف ہے، اس پر زندگی کی کا میابی ، آخرت کی نیجات اور ایمان کی سلامتی کا انحصار ہے، اسی لیے اس تفہیم میں مکمل بیدار ء شعور کے ساتھ منشائے خداوندی کو سمجھ کر دوسری زبان میں مناسب تعبیر مطلوب ہوتی ہے۔ بیدتو ممکن نہیں کہ سی دوسری زبان کے ترجمہ میں قر آن کی عرب بین سے معیارتک رسائی ہو سے۔ البتہ قہم و تعبیر کے دونوں مرحلوں میں غلطی سے پنچ جانا بھی کچھ کم درجہ کی کا میابی نہیں ۔ قر آنی علوم اور تفسیر کا ہر بڑا عالم اسی ابتدائی پائیدان پرکھڑ ہے ہونے کا اعتراف کرتا ہے۔

فاضل مترجم کی شعوری کوشش ہے کہ وہ مقدس متن سے معنی متعین کرنے کے لیے تحض اپنی لسانی مہارت پر انحصار نہ کریں، بلکہ اس عظیم الشان تغییری سرماییہ کی طرف رجوع کریں جس کا زرین سلسلہ زمانہ رسالت سے شروع ہو کر بعد کے تمام ادوار میں جاری رہا۔انھوں نے قرآنی متن کے لفظ و روح سے قریب تر رہ کر معانی کو معیاری اور سلیس انگریزی میں منتقل کرنے کی کوشش کی ہے۔

فاضل مترجم نے دیباچہ کے ابتدائی صفحات میں ترجمہ کے طریق کاراور تفہیم کی حکمت عملی کے بارے میں اختیار کردہ معمول کی وضاحت کر دی ہے۔ اس میں بیصراحت بھی موجود ہے کہ ان کا مدف وہ انگریز ی داں قارئین ہیں جوعر بی زبان سے واقف نہیں لیکن اسلام کواس کے اصل سرچشمہ سے براہ راست سمجھنا چاہتے ہیں۔ ایسے مسلم یا غیر مسلم قارئین کی ضرورت کو مدنظر رکھتے ہوئے ترجمہ وتفسیر کی ترجیحات متعین کی گئی ہیں۔ اسی ضمن میں ریبھی مذکور ہے:

ترجمه میں بوقت ضرورت بریکٹ کے اندر مختصر وضاحتی الفاظ ذکر کئے گئے ہیں۔ جہاں مزید تشریح اور تفصیل درکارتھی اسے حاشیہ میں درج کر دیا گیا ہے۔ تفسیر می حواشی میں ایسے دقیق علمی مباحث سے بھی اجتناب کیا گیا ہے جن سے صرف علماء یا مخصصین کو سردکار ہو، یہاں صرف ان ضروری وضاحتوں پر اکتفا کیا گیا ہے جن کی ضرورت عام قاری کو محسوں ہوتی ہے، مثلاً کسی اصطلاح یا مشکل لفظ کی تشریح، آیت میں مذکور واقعہ کا تاریخی کپس منظر، شانِ نزول کا بیان، اندیاء اور تاریخی شخصیات کا جلد: 22 - شہدارہ: ۲ تعارف، قر آن میں مذکور مقامات اور گزشتہ اقوام سے متعلق ضروری معلومات وغیرہ۔ ترجمہ میں جہاں کہیں کسی لفظ یا آیت کے دویا دو سے زائد معانی کا امکان ہے، وہاں مترجم نے اپنی صوابد ید میں سیاق سے زیادہ مطابقت رکھنے والے معنی کو اختیار کیا ہے اور دیگر معانی کو حاشیہ میں بیان کر دیا ہے۔ دیباچہ میں دی گئی اپنی وضاحت کے مطابق ،انھوں نے لسانی اور نحوی تفصیلات سے گریز کیا ہے، کیونکہ عام قاری کے لیے بیر مباحث فائدہ مند نہیں ہیں۔ ترجمہ میں عربی لفظ کے لیے مناسب ترین انگریزی مذبادل کا استعال کیا گیا ہے، لیکن جہاں ایسا ممکن نہیں ہوا، حاشیہ میں اس لفظ کی پوری تشریح کر دی گئی ہے۔

مترجم نے تفسیر کی حواش میں بھی اختصار کو کھوظ رکھا ہےاور صرف اتنی تفصیل بیان کی ہے جس سے ایک عام قار کی کوآیت کامفہوم اور سیاق سمجھ میں آجائے۔

مترجم کی وضاحت کے مطابق انھوں نے تفسیر اور حدیث کے اولین مآخذ اور عربی زبان کی بنیادی ڈیشنریز کے علاوہ صرف عبد اللہ یوسف علی کے ترجمہ قرآن کی طرف رجوع کیا ہے۔ڈاکٹر صاحب نے چونکہ عبد اللہ یوسف علی کے ترجمہ پر نظر ثانی کے طور پر اس علمی منصوبہ کی ابتدا کی تھی، اس لیے بہت ساری جگہوں پر دونوں کے ترجمہ میں مما ثلت بھی پائی جاتی ہے۔

تر جمہاور تفسیری حواثق کے سلسلے میں مترجم نے اصولی طور پر اپنانصب العین میہ تقرر کیا ہے کہ وہ پیغامِ الہی کو بے کم وکاست، اس طور پر پیش کرنا چاہتے ہیں جیسا وہ قرونِ اولی میں سمجھا گیا تھا۔ معاصر قاری کی سہولت کے لیےتر جمہ میں آسان الفاظ اورجد یداسلوب اختیار کیا گیا ہے۔

دوسری منبحی بات میہ ہے کہ پہلے سے قبول کردہ کسی فکر یا نظر بیکواس ترجمہ میں ثابت کرنے کوشش نہیں کی گئ اور نہ ہی کلام الہٰی کی نظریاتی اور فلسفیا نہ تا ویلات پیش کی گئی ہیں۔ اسی لیے تفسیر، حدیث اور سیرت کے صرف بنیادی اور معتمد ماخذ کی طرف رجوع کیا گیا ہے۔ اسی طرح پیغام الہٰی پر ترکیز کی خاطر اور غیر ضروری تفصیل سے بیچنے کے لیے، تفسیر کی حواثق میں اہل کتاب یا مختلف اسلامی نقطہا نے نظر کے درمیان کوئی مواز نہٰہیں کیا گیا ہے۔

مترجم کا واضح اورا علانیہ موقف ہے کہ قر آن اورا سلام سے متعلق کوئی بھی ایسا بیانیہ جواس کے اولین مخاطب، قدیم مفسرین اور قرونِ اولی کے اہل علم کے نہم سے ہم آ ہنگ نہ ہو، قابل قبول نہیں جلد: ۵۷ – شہارہ:۲ ہے۔ بعض سائنسی حقائق جو قرآن میں مذکور ہیں، مترجم نے حاشیہ میں ان پر روشیٰ ڈالی ہے، ساتھ ہی بیاصولی وضاحت بھی کردی ہے کہ قرآن مجید کے بیان کردہ حقائق نا قابل تبدیل اور حرف آخر کا مقام رکھتے ہیں، جبکہ سائنسی نظریات اور انکشافات ارتقاء پذیر ہیں اور سلسل تبدیلی کے عمل سے گزرتے رہتے ہیں۔

جديدمسائل پرقرآني رہنمائي

ڈ اکٹر ظفر الاسلام خان نے قرآن کریم کی تعلیمات میں موجودہ دور کے بد لیے مسائل کا حل تلاش کرنے کی شجیدہ کوشش کی ہے، دنیا بھر میں رائج نظام Nation States اور جدیدریا ست کی نئ صورتحال اوران میں رہنے والے مسلمانوں اور مسلم اقلیتوں کے مسائل کے تناظر میں اپنے تفسیر کی حواش میں مختصر رہنمائی کی ہے، اسی طرح دوسرے ایسے معاشرتی، اقتصادی یا سیاسی مسائل جو دنیا کے بدلیے ہوئے منظر نامہ میں اسلامی رہنمائی کے متقاضی ہیں، اور جن کا ہمارے روایتی مذہبی لٹر پچر میں کوئی ذکر نہیں، ایسے مسائل کو بھی ڈاکٹر صاحب نے زیر بحث لاکر ان کا حل پیش کیا ہے، سی وقت کی اہم ترین ضرورت ہے جس کا انھوں نے احساس کیا۔

ترجمہ کے مطالعہ سے قاری کو بخوبی اندازہ ہوجاتا ہے کہ فاضل مترجم نے منصوبہ ترجمہ میں اپنے طے کردہ منبح کی پوری پابندی کی ، اپنے طریقہ کار کی کیسانیت کو آخر تک برقر اررکھا ، اور کسی بھی مرطے میں مطلوبہ معیار سے تنازل گوارہ نہیں کیا۔

راقم کوتر جمہ، پیش لفظ اور ملحقات کے مشمولات بنظر غائر پڑھنے کی سعادت حاصل ہوئی، وہ چیثم کشا، ایمان افزا اور بصیرت افروز ہیں۔وہ سوالات جوموجودہ دور کے قاری کے ذہن میں کتاب الہی کو پڑھنے کے دوران پیدا ہو سکتے ہیں، یہاں ان کے جوابات بھی فراہم کئے گئے ہیں۔ فاضل مترجم کی بعض تفسیری آراء سے اختلاف کی گنجائش ہے، اگر چہ انھوں نے اپنی اختیار

کردہ ہررائے کے لیے قدیم تفسیر ی لٹر پچر سے حوالہ فراہم کیا ہے اور حاشیہ کے آخر میں اس کی تفصیل بھی درج کی ہے۔

اہلام اور عصر جدید

اسی طرح انھوں نے سیرت کے لیے ابن اسحاق اور واقد کی پراعتا دکیا ہے، کو کی شک نہیں کہ بیاولین مراجع میں شار ہیں، کیکن سیرت لٹر بچر میں انتہا کی تحقیق و تنقیح کے بعد زیادہ قابل اعتماد مراجع بھی وجود میں آچکے ہیں۔

راقم نے چندا گریز ی تراجم کے ساتھ، جستہ جستہ اس کا تقابلی مطالعہ بھی کیا ہے، جن میں خود عبداللہ یوسف علی، کچھال ، تقی الدین ہلا لی وحمد محسن خان اور حمد اسد کے تراجم ہیں۔ یہ تقابل زندگی کے نہایت دلچیپ مطالعات میں سے ایک ہے۔ اس سے یہ حقیقت منتشف ہوئی کہ کتاب ہدایت کی پر جلال و جمال بارگاہ میں ان بندگان خدا کی کا وشِ فہم وتعبیر کتنے روپ میں ظہور پذیر ہوئی ہے، ہر آیت اور ہر جملہ اور جملہ کا ہر لفظ ایک امتحان ہے، لا تعداد امتحانات سے گز رکر یعظیم الشان علمی منصوبہ تحمیل تک پنچتا ہے۔ اور جب یہ قاری کے ہاتھوں میں پنچتا ہے ایک اور نیا امتحان شروع ہوجا تا ہے، اور قاری خود بچی متحقن بن کراپنے معیار کی کسوٹی پر ہر جملے اور آیت کا ترجمہ جانچنے لگتا ہے۔ قطع نظر اس سے کہ کس سیاق میں کون سے ترجمہ میں اسانی ایپل زیادہ پر زورتھی اور کون سامتن کی روح سے قرط اس سے کہ کس اور حقیقت سے زیادہ قریب ہے کہ مواز نہ میں کسی کی واجن سامتن کی روح سے قطع نظر اس سے کہ کس مطلب یہ ہیں کہ اس کی تی جہ میں ای ایپل زیادہ پر ذورتھی اورکون سامتن کی روح سے قریب تر ، دل میں مقصود معنی ہے، کی کس کی بچن ہے کہ مواز نہ میں کسی کہ خوا ہے۔ ہوں ہو جا تا ہے، اور اس کس مطلب یہ ہیں کہ اس کی ای جان ہیں دیادہ میں کر میں ترجمہ جائی ہو گیا۔ اصولی طور پر یہ بات مشاہدہ مقصود معنی ہے، کہ کہ ای مہ مندر جات مطلعا سب سے بہتر ہیں۔ اس کا سب سے ہتر میں اس کی اس کا مقصود معنی ہے، لیکن اس مقصود تک رسائی کے لیے متر جم حضرات میں الفاظ یا تعبیر اس محلی ہوں ہو ہو ہو ہوں ہو ہو ہوں کہ میں اس کا میں مان کو پڑھ کر ایک باخبر قاری اندازہ لفا سکتا ہے کہ کی تعبیر نے معنی کا بہتر اصاطہ کیا ہے اور کس تعبیر کی تعلیں اس

اس تقابل سے فاضل مترجم کی عرق ریزی اور مخلصا نہ محنت کی قدر و منزلت نگاہ میں اور بڑھ گئی، ترجمہ کی خوبی کے ساتھ، ان کی فکری راست روی، متند تفسیری سرمایہ سے سب فیض اور جادہ اعتدال کی پیروی نے اس ترجمہ کواستنا داور اعتماد کا بھر پورا ستحقاق عطا کردیا ہے۔

**ڈاکٹر طریف خالدی اورڈ اکٹر ظفر الاسلام خال کے تراجم کانبھی اورلسانی موازنہ** ڈاکٹر طریف خالدی کا ترجمہ قرآن ایک عشرہ قبل سے دستیاب ہے، وہ ایک معروف دانشور جلد: ۵۷ - شہارہ:۲

اور السطینی عرب ہیں، ان کی تعلیم انگلستان اور امریکہ میں ہوئی، امریکن یو نیورشی آف ہیروت میں تاریخ اور بعد میں کیمبرج یو نیورشی میں عربی کے پروفیسر رہے۔ ان کو عربی اور انگریزی پر یکسال عبور حاصل ہے، ان کے ترجمہ کا کنڈل ایڈیشن بھی دستیاب ہے، گزشتہ کئی سال سے راقم ہوقت ضرورت اس کی طرف رجوع کرتا رہا ہے۔ اسی لیے ارادہ ہوا کہ ظفر الاسلام خال کے ترجمہ قر آن اور ڈاکٹر طریف خالدی کے ترجمہ کا نقابلی مطالعہ کیا جائے۔

دونوں فاضل مترجم تقریباً معاصر میں اگر چہ ڈاکٹر خالدی عمر میں دس سال بڑے ہیں، اور بنیادی طور پر تاریخ کے استاذ ہیں، تعلیمی سفر دیار عرب سے شروع ہوا اور دیار مغرب تک جاری رہا، ان کے قد رکیی مشغلہ کی جولان گاہ بھی سرز مین مشرق اور دیار مغرب کو محیط رہی ہے۔ دوسری طرف ڈاکٹر خال کے تعلیمی سفر میں ہندوستان کے بعد دوسر اپڑا وَ مصر اور تیسر اانگلستان تھا، ان کی پیشہ درا نہ زندگی بھی مختلف علمی مشغولیات میں دیار مغرب سے شالی افریقہ اور پھر ہندوستان تھا، ان کی پیشہ درا نہ زندگی بھی اصل مترجمین میں حیک دیار مغرب سے شالی افریقہ اور پھر ہندوستان تک بھیلی ہوئی ہے۔ دونوں فاضل مترجمین میں حیج تی کی ایک اور دلچیپ دوجہ میر بھی ہے کہ ڈاکٹر خالدی کا اصل وطن فلسطین کا صدر مقام بیت المقد تر ہے، اور ڈاکٹر خان مسلد فلسطین سے محلص اور سرگر معلم ہر داروں اور تاریخ فلسطین کے ماہرین میں سے ہیں۔لسانی مہارت، تنوع اور عصری آگا ہی میں وہ دونوں دراز قامت معاصر ہیں۔

تقابل اور موازنہ سے کٹی اہم نتائج منکشف ہوئے کوئی شک نہیں کہ طریف خالدی کا ترجمہ انگلش کے جدید تر اور رائج اسالیب کی عکاسی کرتا ہے، اس کی سبک اور زبان زیما م تعبیرات قاری کو متوجہ کرلیتی ہیں، انھوں نے اس ترجمہ کا نام بھی قرآن کا ایک جدید ترجمہ رکھا ہے۔لیکن ان کے ہدف قار کمین وہ لوگ ہیں جوابی علمی اور ثقافتی پس منظر کی بنا پر ایجاز وا شارہ سے بھی معنی و مفہوم تک رسائی حاصل کر سکتے ہیں۔ اسی وجہ سے ان کے یہاں ترجمہ کے علاوہ وضاحت اور حواش کا کوئی اہتمام نہیں میں ند تفسیری مراجع کا کوئی تذکرہ نہیں، آخر میں صرف چھ صفحات پر شتمل ایک ضمیمہ ہے جس میں کچھ تر آنی اصطلاحات کے معنی اور چند خصیات کا مختصر ترین تعارف پیش کیا گیا ہے۔

ترجمہ کے آخر میں''مزید مطالعہ کے لیے'' کے عنوان سے قرآنیات پر جدید لٹر پچر کی پھھ تفصیل مہیا کی گٹی ہے۔اس مشورے میں سر فہرست امریکن مستشرق جین ڈیمن میکالیف کے جلد: ۵۷ – شہارہ:۲

''انسائیکلو پیڈیا آف قرآن'' اور'' کیمبرج کمپینین ٹو دی قرآن' شامل ہیں، اس کے علاوہ قرآن پر مائکل کوک کی تعارفی کتاب کا بھی ذکر کیا ہے۔ پچھ اور مستشرقین کے ساتھ پا کستان نژاد ڈاکٹر فضل الرحمٰن الجزائز زادڈاکٹر محمد ارکون اور مصرنژاد نصر حامدا بوزید کی تالیفات کو بھی سراہا گیا ہے۔

خالدی نے قرآنیات پرکام کرنے والے بعض منشد دستشرقین کے منفی روبید کی طرف اشارہ کیا ہے، کین جن تین مسلمان مؤلفین کی خدمات سے مستفید ہونے کا مشورہ دیا ہے، بید تینوں اپنی متنازعہ فکری روش کے حوالے سے جانے جاتے ہیں، اس بنا پر وہ قرآن فہنمی کے لیے کسی طور پر بھی معاون نہیں ہو سکتے۔ خالدی کی قرآنی مطالعات کے حدودار بعہ سے اندازہ ہوتا ہے کہ ترجمہ میں بھی اس کا طبح نظر ایک علمی ماخذ کی تسہیل سے بڑھ کراور کچھ نہیں ہے۔

منیج اور مقصد کے اس واضح فرق کے علاوہ، خالدی نے مقدمہ میں قرآن کے متنوع اسالیب بیان میں پچھ کو عمودی اور افقی انواع سے تعبیر کیا ہے، ترجمہ میں اپنی حکمت عملی پر روشنی ڈالتے ہوئے وہ کہتے ہیں کہ عام طور پر متعدد قرآنی آیات معنی کے اعتبار سے ایک دوسرے سے مربوط ہوتی ہیں، اس موضوعی ربط کی وجہ سے انھوں نے ان کی تر تیب کو پیرا گراف کی شکل دے دی ہے، اور ترجمہ میں ہر منفرد آیت کا نمبر ذکر کرنے کے بجائے پیرا گراف کی آخری آیت کا نمبر لکھنے پر اکتفا کیا ہے۔ ترجمہ اور اصل کے لیانی تقابل کے سیاق میں انھوں نے خود ہی اعتراف کی انہ کر لیے پر اکتفا کیا ہے۔ ترجمہ اور اصل مائل رہے ہیں اور قرآنی نص سے وفا اور قربت کے مقابلے میں بیا اوقات ترجمہ وتعبیر کے بامحاورہ ہونے کو ترجیح دی ہے۔ اسی طرح انھوں نے مختلف سیاق میں مستعمل ایک ہی لفظ کے ترجمہ میں الگ

اس کے بالمقابل ظفر الاسلام خال کے نزدیک ترجمہ کی ترجیجات میں توجہ کا مرکز اصل متن ہے، اس کی تفہیم ہمیشہ اس کی قربت کے دائرے میں رہ کر کی گئی ہے، ان کے نزدیک ترجمہ کی زبان وسیلہ ہے اصل تک رسائی کا، اس لیے وسیلہ کو مقصود کا مقام نہیں دیا گیا۔ اس کے باوجود انھوں نے زبان اور اسلوب میں معیار اور وقار پرکوئی سمجھو تینہیں کیا ہے۔

ظفر الاسلام خان قرونِ اولی اور قر آن کے اولین مخاطب عربوں کے قبم اور متند ماً خذ کواساسی حیثیت دیتے ہیں، وہ ان اہل علم میں ہیں جوقر آنی متن کے معانی کی تعیین اور ترجمانی میں ادب واحتیاط جلد: ۵۷ - شہارہ:۲ ۳۵

کادامن تھام کرفتدم رکھتے ہیں، جبکہ ڈاکٹر خالدی کافی آزادروی ہے جدید دور کے قرآنی مطالعات کو اہمیت دیتے ہیں بلکہ اس میں بھی استشر اتی مطالعات اور تحقیقات ان کی پہلی ترجیح قرار پاتے ہیں۔ قرآن کریم آسانی وحی اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت کا مبارک شمرہ اور اس کالا زوال ثبوت ہے، اس کے باب میں ڈاکٹر خالدی کا یہ وسیع اکمشر ب رویہ جس میں وہ ان لوگوں کی آراء کو بھی اہمیت دے رہے ہیں جو قرآن کو کلام خدامانتے ہی نہیں، اس رویہ نے دل میں زیادہ خوش گوارا شرنہیں چھوڑا۔

مندرجہ بالا گزارشات کے باوجود ڈاکٹر طریف خالدی کے ترجمہ کی اپیل کا حلقہ کافی وسیع ہے،ان سے اختلاف یاان کی بعض ترجیحات پر تحفظات کے بعد بھی ان کی کاوشوں کی اہمیت اورافادیت سے انکار کی گنجائش نہیں، لیکن جب بات ترجیح اور استناد کی ہوگی تو ڈاکٹر ظفر الاسلام خال کی منہجی استفامت، روح قرآن سے قربت اور معتمد ماخذ سے کسپ فیض کی وجہ سے وہ قابل ترجیح ہوں گے۔ مترجم قرآن اور مبسوط مقد مہ وملحقات کے مصنف نے رشد و رہنمائی اور دانش و آگہی کے لیے طلب، ادب اور نیاز کی جس خوبصورت روش کی پابندی کی ہے اس کی تا شیر ہید ہے کہ قاری کے لیے معانی سہل معلوم ہونے لگے ہیں۔

#### طياعت

کسی بھی کتاب کے معنوی محاس تے قطع نظر، اگراس کی ظاہری شکل یعنی طباعت معیاری نہ ہو، خط کا سائز بہت باریک ہو، یا اس کی تر تیب مناسب نہ ہو، تو اس کی افادیت اور شش میں واضح کمی ہو جاتی ہے۔ لیکن پیر جمد قر آن اپنی معنوی خوبیوں کے ساتھ ساتھ، اعلیٰ اور دیدہ زیب طباعت، متن اور ترجمہ میں حروف کے مناسب سائز اور سطور کے درمیان معیاری فاصلہ جیسی باریک خصوصیات کی بدولت ناشر کے اعلی ذوق اور نفاست کا مظہر ہے۔ ہر آیت کے ترجمہ کے بالمقابل آیت نمبر، اور اس سے قبل، سورت کا نمبر درج ہے۔ مزید بر آن اس میں متن اور ترجمہ کے بالمقابل آیت نمبر، اور اس سے محمد کی سورت کا نمبر درج ہے۔ مزید بر آن اس میں متن اور ترجمہ کی ایسی متوازی اور سیٹنگ کی گئی ہو کہ اور میں اور ترجمہ ہمیشہ ایک دوسر برے آسے سامنے نظر آئیں، اور قاری کو ہر لفظ اینے ترجمہ کے رو بر وموجود ملے۔ طباعتی ڈیز ائن کی اس خوبی اور ندرت کا زیادہ بہتر اندازہ وہ لوگ لگا سکتے ہیں جہد: 24 - شہارہ اور ا جنہوں نے کمپیوٹر پر دومختلف الجہات زبانوں کے متون کوایک ہی صفحہ پر مرتب طور پر درج کرنے کا دشوار گزار تجربہ کیا ہوگا۔ اسی طرح تفسیر می حواشی بھی اتنے بہتر تناسب سے مرتب کیے گئے ہیں کہ ہر صفح سے متعلق حواشی اسی صفحے پر درج ملیں گے صفیم جلد کی مضبوط شیرازہ بندی اور خوبصورت جلد سازی نے اس ترجمہ قرآن کوآ رائش جمال اور طباعت میں فن لطیف کا بیش بہانمونہ بنا دیا ہے۔

خلاصهكلام

کامیاب ترجمہ نگاری کی اولیں شرط ہیہ ہے کہ جن دوزبانوں کے درمیان متن کا تبادلہ ہور ہا ہےان دونوں پر مترجم کو کمل عبور حاصل ہو، دونوں زبانوں کے ثقافتی منظرنا مے کا گہراا دراک اوران کی ادبیات کے وسیع مطالعہ کے ساتھ ان کے عمومی مزاج کو سیحصنے کے لیے دونوں زبانوں کی تاریخ سے واقفیت بھی ضروری ہے۔

اگر چہ مترجم کی منصبی حیثیت میں تخلیقی صلاحیت کا کوئی تذکرہ نہیں کیا جاتا، کیکن در حقیقت ترجمہ میں قابل ذکر مہارت کے لیے دونوں زبانوں میں تخلیق و تالیف کا عملی تجربہ ہی اس مہارت کا اصلی ثبوت ہے۔ اس پس منظر کو ذہن میں رکھتے ہوئے قرآن کریم کا زیر نظر ترجمہ اس لیے بہت ممتاز ہے کہ اس کے فاضل مترجم عربی اور انگریز ی پر یکساں اور ماہرانہ دسترس رکھتے ہیں، دونوں زبانوں میں ان کے قلم کی روانی اور جولانی کے متعددو قیع دستاویز ی ثبوت، گراں قد رتصنیفات کی شکل میں، موجود ہیں۔ اس ترجمہ کے مطالعہ سے قاری کو بخو بی اندازہ ہوجا تا ہے کہ مترجم کو میں علم و آگہی کے ساتھ عربی اور انگریز ی کے مزان اور ان کے اسالیب کا گہر اادراک ہے، لفظوں کے انتخاب سے جملوں کی بندش اور اسلوب کی ساخت تک، ہرلسانی پہلو، ان کی زبان دانی کی تجی گواہی دے رہا ہے۔

قر آن کریم کاعظیم الثان متن جن معجزانه معانی کا گنجینہ ہےان کی تر سیل میں جس بالید گی فکر وفہم کی ضرورت درکار ہےاس کی بھر پورعکاسی اس تر جمہ میں موجود ہے۔

فاضل مترجم نے، عصری نقاضوں کے مدنظر، قرآن کریم کے پیغام کی روح اور اسلامی تعلیمات کے بنیادی مضامین کوانتہائی دل نشین اور سلیس ومؤثر پیرا بید میں اس ترجمہ کے دیباچہ کے طور پر شامل کر کے عام قاری کی ایک اہم ضرورت کو پورا کر دیا ہے۔ اسی طرح آخر میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ و جلد: 24 - شہارہ:۲

#### ظفر الاہلام خاں کا انگلش ترجبه قرآن: ایک منہجی و لسانی جائزہ

سلم کی سیرت کا انتہائی جامع اور تجزیاتی خا کہ قرآنی پیغام کی عملی تفہیم کا ایک اہم حصہ ہے۔ضمیمہ کے طور قرآنی موضوعات کے مفصل اشاریہ نے اس عظیم الثان علمی دستاویز کو انتہائی جامع اور مختصر قرآنی موسوعہ کی شکل دے دی ہے۔

تر جمہ میں زبان کے معیار پرکوئی سمجھونہ کیے بغیرا سے عام فہم اوراثر انگیز بنادینا ایک کارد شوار ہے،لیکن جب اہل ہمت دشوار کو آسان بنانے کا عز مصمم کر لیں اور معیار کوا پنامعمول اور طریق کار بنا لیں تو مشکلیں آسان ہوجاتی ہیں ۔اس تر جمہ میں بھی یہی مثال قائم کی گئی ہے۔

قرآن کریم ایک زنده جاوید کتاب ہے، اس کی ایک صفت میکھی بیان کی گئی ہے کہ '' لا تبلی جدتد "اس کی بیرواں دواں زندگی اور جاوداں اثر آفرینی بھی اس کالا زوال معجزہ ہے۔ جس طرح طواف کعبہ وارفکی شوق کی ایک دائمی اور نا قابل تسکین گردش ہے، اسی طرح قرآن کی تلاوت، حفظ، کتابت، ترجمہ بنفیر اور استنباط، اس کے ساتھ اہل ایمان کی غیر مشروط والہیت کے مختلف مظاہر ہیں، جو گردش ضبح وشام کی طرح تا قیامت جاری وساری رہیں گے۔ وہ جوئے حیات کا سرچشہ اور روحانی جاذبیت کا قبلہ ومرکز ہے جس کی بدولت ایمان کی دنیا آباد اور سر بز وشاد اب ہے۔ اس کر دول سے زبان پر رواں دواں نہ رہا ہو۔ فکر ودانش کے قافلہ ہائے شوق اس کی بارگاہ میں اسی طرح قرز زبان پر رواں دواں نہ رہا ہو۔ فکر ودانش کے قافلہ ہائے شوق اس کی بارگاہ میں اسی طرح جبین نیاز خم رتے اور ایمانی روشی وتوان کی حاصل کرتے چلے آئے ہیں، اور آئندہ بھی بیسلہ شوق اسی طرح جبین نیاز خم رفتار سے چلتا رہی کار ہے مطل کر تا چاہت میں اور آن کی بارگاہ میں اسی طرح تین نیاز خم

# حواشى

- Dr Zafrul-Islam Khan: The Glorious Quran English Translation with annotations based on earliest authoritative sources, Pharos Media & Publishing Pvt Ltd 2023
- 2. Department of Arabic JamiaMilliaIslamia New Delhi.

3. Arberry A. J: The Koran Interpreted, Preface for Part One page: 1

٢- المستشرقون وترجمة القرآن الكريم، دُاكثر محمد صالح البنداق،دار الآفاق الجديدة، بيروت٢/١٩٨٣، ٢-٩٥

اپريل— ۲۰۲۵ء

اہلام اور عصر جدید

- 5. Arberry A. J: The Koran Interpreted, Preface for Part One page: 1
- Prof. Abdur Rahim Kidwai: A Survey of English Translations of the Quran. The Muslim World Book Review Vol 7 No. 4 Summer 1987 www.ilmgate.org
- 7. Arberry: Preface to The Koran Interpreted: page 23
- 8. MarmaukePickthall: The Meaning of The Glorious Koran An Explanatory Translation, Translator's Foreword London, George Allen&Unwin Ltd 1930page: vii
- 9. "To His Exalted Highness The Nizam, the translator expresses his gratitude for the most generous grant of leave which enabled him to complete this wok while in His Exalted Highness's service"
- 10. Muhammad Asad: The Message of The Quranic Translated and Explained, Forewarned pdf page no. 16 pdf www.islamicbulletin.org
- Dr Zafrul-Islam Khan: The Glorious Quran English Translation with annotations based on earliest authoritative sources, Pharos Media & Publishing Pvt Ltd 2023, Translator's Notes page. 13
- Dr Zafrul-Islam Khan: The Glorious Quran English Translation with annotations based on earliest authoritative sources, Pharos Media & Publishing Pvt Ltd 2023, Translator's Notes VIII page 16
- Dr Zafrul-Islam Khan: The Glorious Quran English Translation with annotations based on earliest authoritative sources, Pharos Media & Publishing Pvt Ltd 2023, Translator's Notes X page 17
- 14. Ibid: XII page 18
- 15. Ibid: X p. 17
- 16. Ibid: XII p. 18
- 17. Ibid: XII p. 18
- 18. Ibid: XIII p. 18
- DrTarifKhalidi: A New Translation The Quran Penguin Classics London 2008 ISBN 9780141919447 Kindle Edition P. 525
- DrTarifKhalidi: A New Translation the Quran Penguin Classics London 2008 ISBN 9780141919447 Kindle Edition, Introduction P. XX

#### پروفيسر ضياءالدين ملك فلاحي \*

ہندومصنفین کی سیرت نگاری (چنداہم کتابوں کا تنقیدی مطالعہ) اس مقالے کا مقصد ہیہ ہے کہ سیرتی ادب میں ہندوننج مطالعہ کا سراغ لگایا جائے۔ بیہ معلوم کیا جائے کہ مثبت اور منفی رجحانات کی کیفیت کیا ہے؟ بیڈیھی دیکھا جائے کہ ستنشرقین اور ہندواہل علم کے ما بین قد رمشترک داختلاف کیا ہے؟ امید ہے کہ سول سوسائٹی کے ساتھ ربط وتعلق استوار کرنے میں تحریر معاون ثابت ہوگی۔ ہندواہل علم نے غیر منقشم بھارت میں بنیادی طور پرتین زبانوں: انگریز ی ہندی اورار دومیں سیرت نبوی کے مطالعات پیش کیے ہیں۔ ایک قابل ذکر تعداد نے قرآن مجید کی آیات اور تعلیمات کا بھی مطالعہ کیا ہے۔قرآن مجید میں سیرت نبوی کے جو پہلو مذکور ہوئے ہیں انھوں نے ان کا احاطہ کیا ہے۔اس مقالے میں ۱۳ رانگریز ی تصنیفات میں مذکور سیرتی ادب کے چند گوشوں کو قارئین کی نذ رکیا حاتا ہےاوران گوشوں میں تصنیفی خصوصات برخصوصی توجہ دی گئی ہے۔

1. Muhammad: The Prophet of Islam, Dr. Nishikanta Chattopadhya, Hyderabad, The Villa Academy, 1971 ب يوفيسر، شعبه اسلامک اسٹلایز، علی گڑھ مسلم ہو نيورش علی گڑھ یہ کتاب '' نیشی کانت کے ایک کیجر کا مجموعہ ہے جوانھوں نے ۲۵ رنو مبر ۲۹ ، کو حیدر آبادد کن میں پیش کیا تھا۔ بعد میں وہ مشرف بداسلام ہوئے اور مولوی محد عزیز الدین کے نام سے مشہور ہوئے۔ حیدرآباد کالج میں پرنیپل اور تاریخ کے پروفیسر رہ چکے ہیں، انھوں نے حق کی تلاش کی خاطر ہندی، انگریزی، جرمن، فرانسیسی اور پالی زبانیں سیکھیں۔ تمام آسانی وغیر آسانی مذاہب کا مطالعہ کرنے کے بعد اسلام کا مطالعہ کر کے وہ حیران رہ گئے کہ اس کی تعلیمات آج بھی اپنی اصل شکل میں محفوظ ہیں۔ اس خام میں انھوں نے ۲۶ راگست ۲۹ او کو ایک کیچر بعنوان Why I have accepted Islam میں محمد کے تیکس یور پی رو بے کو پیش کیا ہے۔

سروجنی نائلاو کے خاندان سے نسبت رکھنےوالے مصنف گرامی نے مقدمہ کتاب میں اؤ نبرا (Edimburgh) کے میوزیم میں دو قدآ دم تصویروں، ایک مہذب وپُر کشش جب کہ دوسری بکھرے بالوں والی ڈراؤنی تصویر کے ذریعہ حضرت عیسی علیہ السلام اور حمد کے تعلق سے اہل یورپ کے دوہر ے کردار پرافوس ظاہر کیا ہے۔ مصنف نے مستشرقین کے جابجا حوالے نقل کیے ہیں اوران سے اختلاف بھی کیا ہے۔ اس کتابیح کا ایک قابل لحاظ حصہ حیات طیبہ کی تفصیلی بحث پر مشتمل ہے جو ۲۲ صفحات (۲۰ - ۲۰۱۰) پر محیط ہے۔ اس حص کے بعض اہم مباحث درج کیے جانے ہیں۔

متعصب مستشرقين يراعتراض

نبوت سے پہلے کے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ذبنی کرب واندیشے، جسے اسپرنگر اور ولیم میور شیطانی وسوے اور ہذیانی کیفیت قرار دیتے ہیں اس کے بارے میں مصنف کہتے ہیں کہ اگر سہ خیالات ( وحی ) شیطانی تھے تو اس کا اطلاق بنی اسرائیل کے تمام انبیاء پر ہونا چا ہے ( نام ذکر کرتے ہیں )اور مارٹن لوتھر پربھی ہونا چا ہیے جس کی مڈبھیڑ شیطان سے Wartbeng کے قلعہ میں ہوئی تھی۔

### خدمت اور هردلعزیزی

محد پرایمان لانے والے ابتدائی لوگ جو محد کواچھی طرح جانتے تصحلیٰ ، زیلڈ، ابو بکر تھے۔ مصنف کہتے ہیں کہ بیدواقعداس مسلمہ اصول سے نگرا تا ہے جس میں کہا گیا ہے کہ کسی نبی کواس کے وطن جلد: ۵۷ - شہارہ:۲ هندو مصنفین کی میرب نگاری اوراس کے خاندان میں عزت وتو قیرنہیں ملتی ہے۔ یہ کیفیت Voltaire کے اس مشہور مقولے کے بھی خلاف نظر آتی ہے کہ کو کی شخص اپنے خدمت گاروں (Valet de Chambre) کے در میان ہیرونہیں بن سکتا۔ نیش کانت کہتے ہیں کہ محمد کے معاملہ میں یہ تمام تصورات و مفروضات خلاف حقیقت نظر آتے ہیں، کیونکہ وہ اپنے جانے والوں میں محبوب تصاور جوان کو اچھی طرح جانتے تصان کے در میان محتر م شخصہ دور یہ نامی خادم کے لیے اسم باسٹی تھے، جس کا حال ہیتھا کہ اپنے مخدوم کے پاؤں کی دھول اور مٹی کی پرستش کرتا تھا۔ (Chattopadhya, Hyderabad, The Villa Academy, 1971. p. 20

### معراج روحانى ياجسمانى

۱۲۲ء میں سفر معراج کا وقوع پذیر یہونا اور سورہ اسراء کی وجد تسمید بیان کرتے ہوئے صاحب کتاب سوال اٹھاتے ہیں کہ آیا بیڈواب میں واقع ہوایا حقیقی وجسمانی سفر تھا؟ حضرت عا کنٹہ کے حوالے سے کہتے ہیں کہ بیسفر خواب میں وقوع پذیر ہوا کیونکہ محمد ان کے بستر پر رات بھر سوتے رہے۔ وہ کہتے ہیں کہ متصوفین (Ocultist)اسے جسمانی سفر قرار دیتے ہیں۔(ایصناً جس: ۲۲)

تعدداز دواج پرمىتىشرقىن كوجواب

کتاب کے آخری حصے میں نبوی نکاح اور تعدد از دواج کے تیک الزامات کا رد کیا گیا ہے۔ اس ضمن میں اسپر سگر، سرولیم میور اور دیگر یور پی مستشرقین کے الزامات کا مسکت جواب دینے کی کوشش کی گئی ہے۔ اس تعلق سے مصنف نے پہلے تین نکات پیش کیے ہیں: اول: محمد نے خد یجہ سے نکاح سے قبل پاک دامن اور با کر دارز ندگی بسر کی ہے کسی نے ان پر کسی قشم کا الزام نہیں لگایا۔ دوم: وہ اپنی قابل اعتماد و کھروسہ مند بوڑھی اور بے دانت والی زوجہ کے ساتھ زندگی بسر کرتے رہے یہاں تک کہ وہ 10 سال میں انتقال کر گئیں۔ سوم: جب خد یجہ کا انتقال ہوا اس دفت محمد کی مریچا س سال کی تھی ہے تیں کہ کیا ہی بات عقل میں سماتی ہے کہ تجین اور جوانی کی جہلہ: 20 - شہارہ : اسلام اور عصر جدید تابناک مثال رکف والا پا کیز شخص اچا بک تغیش پرستی (Voluptury) میں مبتلا ہوجائے گا اور نہ بجھنے والی پیاس کی تسکین کی خاطر کیے بعدد یگر ےورتوں سے شادی کر تا چلا جائے گا!! تاریخ کی سچائی یہ ہے کہ اولاً محد ؓ نے اپنے بعض ساتھیوں کی بیوہ سے شادی کی جو جنگ میں کام آ گئے تھے جس کا ایک مقصدان کی ابتر معاشی صورت سے انہیں نجات دلا نا تھا اور دوسری طرف مختلف خاندانوں اور قبیلوں سے سیاسی وساجی تعلقات استو ار کرنا تھا۔ حضرت عا کشہ سے شادی ان کے والدا ہوبکر کی شد پرخواہش پر کی جن کی خواہش تھی کہ اللہ کارسول ان کی بیٹی کے رشتہ از دواج سے منسلک ہوجائے۔ مطابق جس میں غلاموں سے شادی کی جاسمتی ہو، آپ نے نکاح کرلیا۔ حضرت زین جو آپ کے منہ

بولے بیٹے زید کی مطلقہ تھیں، سے آپ نے نکاح کر کے ایک اصول قائم کیا۔مسٹر بوں درتھا سمتھ کا حوالہ قل کیا ہے جو کہتا ہے کہ عیسا ئیوں کے لگائے گئے الزامات کی کوئی حقیقت مجھے نظر نہیں آتی۔(ایضاً جس:۳۲)

#### گلهائ<sup>ع</sup>قیدت

مصنف رطب اللمان ہیں کہ تم صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات میں میرے لیے وجہ شش ہیہ ہے کہ انھوں نے تاریخ میں کلمل آ دمیت (Complete manhood) کی مثال قائم کی ۔محمد صرف ایک دیہاتی چرواہایا تارک دنیا صوفی یا یک طرفہ راہب یاضعیف وغریب نواز نہیں تھے بلکہ ایک کلمل انسان تھے۔قوت ادر مردائگی کا سنگم تھے۔ ان کی ذات میں ذہن اور روح نے آخری بلندی اور متوازن ترتی کے مدارج طبح تھے۔ وہ ایک پنجبر تھے، ایک شنرادہ تھے، ایک جنگی سور ما تھے، ایک حکمر ال اور ایک قانون نے قیصر (Caesar) کے بارے میں کہا کہ اس کی ماند ہم بھی دوسر انہیں پاسکیں گے، لیکن میں محمد میں زیادہ طاقت اور سچائی نظر آتی ہے۔ (ایضاً ہوں: سے)

#### نقذونظر

سیرت رسول کے بیان کردہ حصوں کی معقول تشریح اور الزامات کاعلمی دفاع اس کتاب کی اپريل— ۲۰۲۵ء  $r_{10} = 0.2$ 

ہندو مصنّفین کی ہیرت نگاری امّبازیصفت ہے۔اس کتاب میں تاریخ کاضحِج شعور پیش کیا گیاہے۔

2. Mohammad. The Prophet of Islam, Prof. K.S. Ramakrishna Rao, N.Delhi. Madhur Sandesh Sangam, 2009, pp.32 پروفیسر راما کرشنا راؤ، مراکظی آ رٹس کالج برائے خوانتین میںوریو نیورش کے شعبہ فلسفہ میں استاذ اورصدر شعبہ رہے ہیں۔ یہ کتاب دنیا کی مختلف معروف زبانوں میں شائع ہوچکی ہے۔

مصنف کے ماخذ

خوش اور حیرت کا مقام ہیہ ہے کہ اس کتاب میں سیرت پاک کے مختلف نقوش کے اثبات میں حوالے غیر متعصب مغربی مستشرقین سے حاصل کیے ہیں۔ورنہ عموماً دیگر ہندو محققین اور مورخین نے مسلم مورخین ، محد ثین یا ہندوستانی شخصیات کو بطور حوالہ پیش کیا ہے یعض ہندوستانی دانشوروں سے بھی استشہاد کیا ہے مثلاً سروجنی نائیڈو، مہاتما گاندھی ، بسنت کمار بوس اور دیوان چند شرما وغیرہ۔مصنف گرامی نے اپنے انگریز ی متن میں حتی الوسع حوالے پیش کرنے کی کوشش کی ہے۔ کتاب کی تصنیف کا مقصد بتاتے ہیں کہ ہمیں اپنے ماحول کو بہتر بنانے کے لیے ہمسایوں کے انداز فکر اور سرچشہ عمل کو جانے کی کوشش کرنا چا ہے۔ وہ آفاقیت (یعنی آفاقی شہری بنے) کو اپنا

سيرت نگاري اور تاريخيت

الزامات کی تر دید

اسلام، قرآن اور محمد کے متعلق ناقدین نے بعض الزامات کی تشہیر کی ہے مثلاً یہ کہ محمد نے جلد: ۵۷ – شہارہ:۲

اسلام کوشمشیر کے زور پر پھیلایا، دوسرے بیہ کہ سلمانوں نے دیگر مذاہب کوبیخ و بن سے اکھاڑ پھینکنے کی کوشش کی دغیرہ۔ پر وفیسر کر شنارا ومشہورز مانہ مورخ کمبن اور پر وفیسر بیون کے حوالے سے کہتے ہیں کہ اس طرح کے الزامات کی حیثیت آج کی تاریخ میں ادبی الجوبہ (Literary Curiocities) سے زیادہ پچ نہیں ہوتا۔(ایضاً جی-۵) ضائع نہیں ہوتا۔(ایضاً جی-۵)

جمهوريت اورمساوات

رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی تعلیمات میں جمہوریت اور مساوات کو فاضل محقق نے تاریخی حقائق کی روشنی میں خوب سراہا ہے۔ ان کے مطابق آپ کی تعلیمات کے نتیجہ میں بین الاقوا می اتحاد اور بھائی چارہ کے اصولوں کو آفاقی بنیادیں فراہم ہو کیں چنا نچہ انھوں نے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ سے درمیان بلال حبشی سے مقام ومر تبداور عزت و تکریم کے حوالے پیش کیے ہیں۔ اسی طرح عورت کو مرد کے مقابلہ میں میراث میں حق دار قرار دیا گیا اور بیسارا انقلاب اخلاقی قوت کا شرہ تھا شم شیرز نی کا نہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ بارہ صدیوں کے بعد انگلینڈ نے جو جمہوریت کا مرکز کہلاتا ہے عورتوں کے حق میراث کو الاماء میں قانونی شکل دی لیکن سینکڑوں سال قبل سینجبر اسلام ٹے نیورتوں کو مو حق وراثت دلوایا۔ (ایضاً ہوں: ۱۱)

أميت نې کې شان

پروفیسر را و کہتے ہیں کہ پستی میں ڈوب ہوئے عربوں کو آپ نے عظمت و شائنگی کے اعلیٰ مقام پر پہنچایا اورعلم و تہذیب کاعلم بر دار بنادیا ...... محمد کو دوست و دشمن امین اور صادق کہ کر پکارتے تھے، ...... آپ نے ایتھنز ، روم ، فارس ، ہندیا چین کی دانش گا ہوں میں فلسفہ کی تعلیم حاصل نہیں کی تھی پھر بھی آپ نے لافانی اہمیت کی عظیم صدافتوں سے دنیا کو متعارف کر ایا ...... اگر چہ آپ امّی (unlettered) تھے تاہم آپ کی تقریر کی شیرین سے آنگھوں میں آنسو آجاتے تھے..... ۔ آپ کی ذات میں قیمر اور یوپ کیجا تھے..... آپ طاقت کے مادی مظاہر سے بنیاز تھے۔ (ایضاً ، ص: ۱۹۹۱) جلد: 24 - ہر مارہ اور ۲

## سادگىكانمونىر

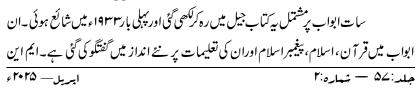
ļ

حضورا کرم صلی اللہ علیہ دسلم کی سادگی کا نقشہ کھینچتے ہوئے کہتے ہیں کہ عرب کے شہنشاہ اپنے جوتے خود ٹائلتے ، کپڑوں میں خود پیوند لگاتے ، بکریوں کا دود ہے خود دویتے ،خود جھاڑو لگاتے ...... وصال کے دقت آپ کے پاس چند سکے تھے اور گھر میں روشنی کرنے کے لیے تیل نہیں تھا۔ (ایصناً میں ۱۹:)

#### نقذونظر

راما کر شاراؤ کااد ب صحیح تناظر کی دکالت کرتا ہے۔انھوں نے معتدل ہندودانش وروں کواپنا ماخذ بنايا ہے۔وہ ايماندارمؤرخ ہيں۔

3. The Historical Role of Islam, M.N. Roy, Calcutta, Renaissance Publication 1958, pp.91



رائے ۲۱ مارچ ۱۸۸۷ء کو بنگال میں پیدا ہوئے۔ ہندوستان کی جدوجہد آزادی میں حصہ لیا۔ سوشلسٹ کمیونسٹ پارٹی کے سکریٹری رہے۔ کارل مارکس سے فکری اختلاف کے متیجہ میں New Humanism کومدون کیا، وہ لینن کے ساتھیوں میں تھے۔

برصغير ميس اسلام كاداخله نشاة ثانيك نويدتها

اس کتاب میں مصنف نے تعلیمات رسول اور انقلاب نبوی کو تاریخ کے ان اصولوں کی روشنی میں بیجھنے کی کوشش کی ہے جو مصنف کی سیاسی وانقلابی زندگی کا حصہ رہے ہیں چنانچہ انھوں نے مغربی مصنفوں کے خیالات کو ماننے سے کریز کیا ہے۔ ان کا اصرا رہے کہ برصغیر میں مسلمانوں کا داخلہ بی شارفوا کد و برکات کا حامل رہا۔ وہ ہند دوک کو مشورہ دیتے ہیں کہ تعلیمات رسول اور مسلمانوں کے تعلق سے منفی خیالات کو اپنے د ماغ سے نکال دیں۔ مارکسی مصنف کا عقیدہ ہے کہ اس طرز مطالعہ کے نتیجہ میں نہ فرقہ وارا نہ ذہن پیدا ہو گا اور نہ سوچ۔ ان کا کہنا ہے کہ برصغیر میں مسلمانوں کے تعلق نہ فرقہ وار انہ ذہن پیدا ہو گا اور نہ سوچ۔ ان کا کہنا ہے کہ برصغیر میں مسلمانوں کے ذریعہ مہذ ب تعلیمات رسول کے نتیجہ میں نشا قہ ثانیہ کی فضا پیدا ہو کی۔ اس کے ساتھ ہندوا کثریت کی رسومات اور تو ہمات و جاہلا نہ تصورات پر مینی سان میں اصلاح کی تح کیں بر پا ہو کیں چنا نچہ جسیر، نائک، تکار ام، حیتند ہے ہیں مصلحین پیدا ہو کے اور ہندو ساخ کی قدامت پر تی کو صحیح رضل میں ایک ، تکار ام، حیتند ہے ہیں

تلوار کااستعال بحالت مجبوری کیا گیا

فاضل مصنف کہتے ہیں کہ بیکہنا غلط ہے کہ اسلام صرف تلوار کے زور سے پھیلا ، اسلام کے ز زمینی اور سیاسی پھیلا ؤمیں تلوار کا حصہ ضرور ہے لیکن اسلام کا بیآ خری راستہ ہے ( ایضاً، ص: ۳۵،۱۱۱)

قديم تهذيون كزوال پراسلام كى آمد

رائے کا کہنا ہے کہ تمام بڑی اور قدیم تہذیبیں (یونان، روم، مصر، بابل، ہندوستان، چین اور متگول) مردہ ہوچکی تحقیق ان پژ مردہ حالات میں انسانوں کوا یک ایسے مذہب کی ضرورت تھی جوان کی زندگی کوانقلاب اور توانائی سے لبریز کردے، چنا نچہ تمڈ نے اپنے مانے والوں کو دنیا میں جنت کے حصول کا پیغام دیا۔ (ایصناً،ص: ۲۲- ۲۵)

اپريل— ۲۰۲۵ء

عيسائيوں كاتعصب

ایم این رائے کی اس کتاب کا پانچواں باب محمد اوران کی تعلیمات پرین ہے۔ یہ باب کلیدی حیثیت رکھتا ہے۔ اس باب میں انھوں نے ثابت کیا کہ اسلام کی داغ بیل ڈالنے والے شخص کے لیے ضروری تھا کہ وہ اعلیٰ انسانی خصائص کا حامل ہوجس میں تمام انسانوں کو متا تر کرنے کی صلاحت وصفت ہو۔ اس لحاظ سے محمد کے اندر تمام انسانی خوبیاں موجود تھیں۔ وہ محمد گود غاباز اور مکارنہیں کہتے۔ (ایصاً، ص: 42- 19)

### بيوى خديجة كاعظمت

حضرت خدیجہ نے اپنے شوہ رحمد کو سمجھایا کہ انھیں نظر آنے والے فرشتے ان کے دماغی انتشار کا نتیجہ نہیں ہیں بلکہ بیہ خدا کی طرف سے پیغامات لانے والی مخلوق ہیں .....اییا ہی دیگر پیغمبروں کے ساتھ بھی ہوا تھااورا سے اسلام کے لیے استدنائی صورت سمجھنے کی کوئی وجہٰ ہیں تھی۔(ایضاً ،ص: ۴۸ - ۵۲)

اسلام میں لاشویت نہیں

حفزت محمدٌ کامذہب وحدانیت پر بنی تھا۔ وحدانیت کاعقیدہ ہی اس کی طوّس بنیاد ہے۔ ہندو دھرم، یہودیت اور عیسائیت دھیرے دھیرے شنویت (کئی خدا) کے قائل ہو گئے۔ محمد کا مذہب اس مشکل کوآسانی سے حل کرلیتا ہے۔خدا کواس طرح قائم بالذات اور دائم بنانے کا تصور پیغیبر محمد کا بڑاعظیم کارنامہ ہے۔(ایصاً،ص:۵۲)

#### نقذونظر

ایم این رائے عقلیت پسند تھے، چنانچہ انھوں نے روحانیت اور مابعد الطبیعاتی مسائل سے بحث نہیں کی ہے اور اگر عقلی گفتگو کی تو تھوکر کھا گئے مثلاً معراج اور وحی کی حقیقت کو بجھنے میں انھوں نے تھوکر کھائی ہے۔ (ایضاً،ص: ۵۰) تاہم اپنے شوق سے انھوں نے اسلام اور تعلیمات رسول کا مطالعہ کیا اور نتائج بحث کو بے کم وکاست صفحہ قرطاس پر منتقل کرنے میں دیانت داری کا شوت دیا۔ ظاہر ہے کہ جلد: ۵۷ - شہارہ:۲ اسلام کا یہ مطالعدامل اسلام کے معیار پر پورانہیں اتر سکتا۔ البتذائیم این رائے کی کتاب کے مطالعہ سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ خود فلسفہ نبوت کے سلسلہ میں واضح تصور نہیں رکھتے تھے۔ وہ ایک جگہ تحریر کرتے ہیں کہ تمام مذاہب ، وسوسہ و مغالطہ (delusion) کی دین ہیں اور یہ محمد کا اختراع ہے کہ اپنے عملی تجربات (Pathological experiences) کو آسمانی تقدّس کا نام دیتے ہیں۔ محمد نے اپنے مشن کی کا میابی کی خاطر ایک عظیم الہا می خدا (Pathological کو اسمانی تقدّس کا نام دیتے ہیں۔ محمد نے اپنے مشن کی کا میابی کی خاطر ایک عظیم الہا می خدا (Supreme God) کو ایجاد کر لیا۔ (ایضاً ہُمن کہ ما 4. Glances at Islam Everyman's Primer of Tolerance, Valji Govindgi Desai, Ahmadabad, Naujivan Trust, 1959, pp.72

### ڈاکٹر ذاکر<sup>حسی</sup>ن کی سپا*س گز*اری

یہ کتاب پہلی بار احمد آباد، نوجیون ٹرسٹ کی جانب سے ۱۹۳۸ء میں شائع ہوئی جب کہ دوسری بار ۱۹۵۹ء میں دوہزار کی تعداد میں منظر عام پر لائی گئی۔ پیش لفظ صدر جمہور یہ ہند ڈاکٹر ذاکر حسین (م۱۹۶۹ء) کا ہے جنھوں نے گووند جی دیسائی کو اس کتابیچ کی تصنیف پر مبارک باد پیش کی ہے اور امید ظاہر کی ہے کہ اس تصنیف سے مذہبی رویے کو معتدل رخ میسر ہوگا تا کہ زندگی کوعظیم مقاصد اور اعلٰ منصوبوں میں استعال کیا جاسکے۔

صاحب کتاب وحدت ادیان نے مبلغ اور داعی محسوں ہوتے ہیں۔ پوری کتاب میں مختلف مذاہب کی پائیدار سچائیوں کو یکجا کرنے کی کوشش کی ہے۔ چنانچہ پہلا باب Wahdat in the کو Vedas کے زیر عنوان ہے ۔ کتاب میں قرآن مجید، احادیث نبوی ، مثنوی مولانا روم ، دیوان حافظ، گرو گرزتھ صاحب، بائبل کے مختلف نسخ اور مختلف فلاسفہ دمفکرین کے اقوال سے استشہاد کرتے نظر آتے ہیں۔

اس کتاب کے تین ابواب امنسا، قوت برداشت اور تبدیلی مذہب پر مبسوط اور مثبت گفتگوملتی ہے۔ امنسا کے باب میں مصنف تحریر کرتے ہیں کہ ہندوستان میں تاریخ کے مختلف ادوار سے گزرتا ہوا اسلام تشدد کا مترادف لفظ تصور کیا جانے لگا۔ حالانکہ مذہب اسلام میں اکراہ اور جبز نہیں ہے اور محموسلی اللہ علیہ وسلم مذہب تبدیل کرانے کے مل سے کوسوں دور تھے۔ (ایضاً ہمں: ۳۰) جہد: 24 - شہارہ:۲

### محمر كاابنسا يريقين

دنیا کے تمام نبیوں کی مانند محد اہنسا پر کامل یقین رکھنے والے ہتھ میرات پر عفود درگذر کرنے والے اور برائی کے بدلے میں اچھائی کی پیش کش کرنے والے تھے۔(ایصناً،ص:۳۱) مصنف گرامی شمائل نبوی میں صفحات پر صفحات سیاہ کرتے چلے جاتے ہیں۔ان کی تحریروں کے مطالعہ سے ایسا خاہر ہوتا ہے کہ کوئی عاشق رسول قرآن، احادیث اور تاریخ کے واقعات کی روشنی میں صحیح تاریخی حقائق سے عقدہ کشائی کرتا چلا جارہا ہے۔

### جرى تبديل مذبب كاالزام

رواداری اوراسلام کے متعلق کہتے ہیں:''ہندوستان کے بڑے طبقے کے دل ود ماغ میں یہ تصور جا گزیں ہو چکا ہے کہ رواداری اوراسلام ایک دوسر ے کی ضد ہیں۔حالانکہ جبری تبدیلی مٰد ہب کی بات جواسلام کے ساتھ چسپاں کی گئی ہے اس کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں ہے' ۔(ایضاً ہص:۳۵)

مسلم حكمرانو لكواسلام كي نصيحت

مصنف کا خیال ہے کہ اسلام کا خدا تمام انسانیت کا خدا ہے، خدا کے اکرامات مخصوص اور چندہ افراد کے ساتھ مخصوص نہیں ہیں، مسلمانوں کو تاکید کی گئی ہے کہ غیر مسلموں کے خداؤں کے لیے نازیبا کلمات استعال نہ کریں۔رسول خدانے ایک حدیث میں فرمایا کہ پوری انسانیت خدا کی فیملی ہے .....مسلمان حکمرانوں کو چاہیے کہ غیر مسلموں کے ساتھ منصفانہ رویداختیار کریں کیونکہ پنج بر نے فرمایا ہے کہ اگر ایک مسلم حکمران اپنی غیر مسلم رعایا کو تل کردیتا ہے توجنت کی نعمت سے وہ محروم رہے گا۔ (ایسنا،

### صلاح الدين ايوبي كے وزير كي تحسين

پانچواں باب تبدیلی مذہب اور اسلام سے متعلق ہے۔ قرآن اور احادیث سے اپنی بات کو مربوط کرتے ہیں اور فرد کا ذاتی تز کیہ، نبی کی تلقین وتح یص، نبی کا اپنے کو گھلانا، نبی کی حیثیت داروغہ کی جلد: ۵۷ – شہارہ:۲

ساب سے الریں We are an Bromers کی سراح کا کی ہے اور ہم اوجہ سوت، چینی Lu Shan Yong، بدھشٹ Abbe Huc اور پیغیر تحد کے اقوال واعمال کے حوالے سے اس بات کو ثابت کیا ہے کہ تمام انسان آپس میں بھائی بھائی ہیں۔

### نقذونظر

5. Prophet Muhammd and His Companions, N.K. Singh, Delhi, India, Global vision Publishing House, 19A/E, G.T.B Enclave, 2003, pp.398

ہندو مصنّفین کی ہیرت نگاری

آ فاقیت کے نتیجہ میں تمام ایمان لانے والے ایک دوسرے کے عالمی طور پر بھائی تصور کیے گئے اور ان کے درمیان زبان بسل یا طبقہ کی بنیاد پرامتیازی سلوک روانہیں رکھا گیا اور بڑائی و ہزرگی کی بنیا دخوف خدا اور تقویٰ قرار پائی۔(ایضاً،ص:۱۰)

۵١

### معراج كي حقيقت

معراج کے واقعہ کو مصنف نے خواب کی دنیا کا ایک واقعہ سلیم کیا ہے جس کے لیے انھوں نے Ascension کالفظ استعال کیا ہے جس کی نشر تح کرتے ہیں کہ اس کا مطلب خدا اور بندے کے در میان اتحاد و ملاپ (Communion) ہے ۔ عیسائی حضرات اس لفظ (Communion) کو وصل سے تعبیر کرتے ہیں ۔ چنا نچہ اس تصور کے مطابق دونوں کے ایک مجسم ہونے کا تصور باطل ہوجا تا ہے۔ اس طرح تصور وحدت الوجود کے غالی نظریہ کے خلاف مصنف کی بیفکر اہم اور چیٹم کشا ہے۔ (ایضاً ہُص: ۱۱)

دین وسیاست کا کی ہم آ ہنگی

مدینہ آکر تحدیث نہ جب وسیاست کے درمیان توافق پیدا کیا کیونکہ دونوں کی یکجائی کے بغیر انسان کی ترقی ممکن نہیں ہو سکتی ۔ عرب، یہودی، عیسائی اور مسلمان کے لیے مدینہ کو مرکز کی مقام قرار دیا اوران کے درمیان'' میثاق مدینہ' کے ذریعہ ذمہ داریوں اور حقوق کے شعور کو پختہ کیا..... چنا نچہ ریاست کے حکمراں کی حیثیت میں تحد ؓ نے علاقائی اور مقامی نظر یہ انصاف کی جگہ تمام شہریوں کے لیے ایک مرکز کی حکومت کے ماتحت مدافعت اور خارجہ پالیسی کے اصولوں پر مینی عدالتی نظام قائم کیا۔ اس نظام نے سابی تحفظ عطا کیا۔ اس معاہد ہے کی رو سے تحر صلی اللہ علیہ وسلم کو تمام اختلافی امور میں حکم کی حیثیت ماصل ہوگئی۔ قانون ساز کی کے مل میں تحد محدار کی اللہ علیہ وسلم کو تمام اختلافی امور میں حکم کی حیثیت

اسلاما تزیشن **آف مکہ** غیرخونی فتح کے لیے ڈاکٹر سنگھ حضرت محمصلی اللہ علیہ وسلم کی عام معافی کے رویے سے بہت جلد: ۵۷ - شہارہ:۲ اہلام اور عصر جدید

متاثر نظر آتے ہیں ، وہ کہتے ہیں : The Islamization of Makka which was متاثر نظر آتے ہیں ، وہ کہتے ہیں : accomplished in a few hours was complete. لیعنی مکہ کے اسلامیانے کاعمل جو چند ساعتوں میں بر پاہوا،وہ بھر پوراور کممل تھا۔(ایسٰاً،ص:۱۱)

غيرخونى انقلاب

دس ساله زندگی کی ان تمام <sup>(ر</sup> جنگون<sup>()</sup> میں صرف ۲۵ غیر سلموں کاقتل ہوا جب کہ مسلمان اس سے بھی کم کام آئے۔ان چند موتوں کے طفیل پورے خطہ عرب سے جو لاکھوں مربع میں پر محیط ہے، انار کی اور بد کر داری کا خاتمہ ہو گیا۔ دس سال کی ان حقیر کو ششوں کے نتیجہ میں پورا جزیر ہ عرب اور عراق و فلسطین کے جنوبی حصے نے بخوشی اسلام قبول کرلیا۔مصنف گرامی سیرت پاک کے اس حصے کو گلہائے عقیدت پیش کرتے ہیں۔(ایصناً،ص: ۱۷)

''انسانیت کے لیےرہنماخطوط''عظمت مصطفیٰ کااعتراف کرتے ہیں:

محمر مجمر مجتبیت انسان فوت ہو چکے ہیں لیکن جینیت بیغ مبر قرآن وسنت کی میراث چھوڑ گئے ...... آخرت دنیاوی زندگی کا ایک تسلسل ہے۔ اس دنیا میں محفوظ ہوئے بغیر بہت مشکل ہے کہ انسان آخرت میں مامون ہوجائے۔ مفید طریقہ حضرت محمد کے ہدایت نامے پڑ مل کرنا ہے۔....اسلام ایک دنیاوی و عملی مذہب ہے...... محمد کا اسلام غلط فہمیوں کا شکار ہے۔ بحیثیت مذہب اسلام، روح اور اعمال دونوں کا جامع ہے .....شکر ہے کہ عصر حاضر کی ترقی یافتہ دنیا میں ماضی کی تنگ ذہنیت کے بالمقابل کشادہ ظرنی کے ساتھ اسلام کود یکھا جارہا ہے۔ (ایضاً، ص: ۲۱)

بأعمل ربنما

حضرت محصلی اللہ علیہ وسلم نے فراخی عطا کی ، خالص تو حید پرینی دین کی داغ بیل ڈالی ، انار کی سے پاک ایک ریاست کی تشکیل کی ، افراد کی دشمنیوں کو امن اور دوستی میں تبدیل کیا ، دنیاوی اور روحانی امور میں توازن اور مطابقت پیدا کی ..... انھوں نے غیر متعصب تصور عدل دیا...... جس کے نتیجہ میں ریاست کا حکمراں بھی عام شہری کی مانند تصور کیا جانے لگا ..... اس ریاست میں مذہبی رواداری کا بیام کھا جلد: 24 - شہارہ: ۲

ھند و مصنفین کی سیرت نگاری کہ سلم حکومتوں کی غیر مسلم رعایا کوقانون سازی اور تہذیبی امور میں مکمل آزادی حاصل تھی .....جمد ؓ نے قابل تقلید نمونہ چھوڑ ااور دوسروں کوجن امور کی تلقین کی پہلے خودان پڑمل کر کے دکھادیا۔ (ایسناً،ص:۲۱)

### نقذونظر

زیر نظر کتاب ہندوسیرت نگاری میں ایک اضافہ کی حیثیت رکھتی ہے۔ یہ تصنیف وحدت ادیان کے تصور پر ضرب لگاتی ہےتا ہم بعض امور میں بحث واختلاف کی پوری گنجائش موجود ہے۔ 6. Influence of Islam on Indian Culture, Dr. Tara Chand,

Allahabad, The Indian Press, LTD, 1946, pp.327 بنیادی طور پر بیه ۱۹۲۲ء میں تحریر شدہ مقالات کا مجموعہ ہے۔ اس کتاب میں آٹھویں تا انیسویں صدی کا تاریخی سفر طے کیا گیا ہے اور مذہب، فلسفہ اور آرٹ میں اسلامی اثر ات کو تلاش کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ اس کتاب کی اشاعت کے وقت تارا چند الد آباد یو نیورٹی کے شعبہ سیاسیات کے صدر سے ..... اس کتاب کے ذریعہ شالی وجنو بی ہندوستان میں مصلحین کی اصلاحی کوششوں کو مستقد تاریخی حوالوں سے بیان کیا گیا ہے ۔ کبیر کی بھکتی تح کی اور اکبر کی دین الہی اگر چہ ناکام ہو کیں لیکن مستقد کی میں اس کی ضرورت کو ہندوستان کی خوش تصیبی سے تعبیر کیا ہے۔ (ایضاً جس (ایضاً جس)

هندوستاني مصلحين يراسلام كااحسان

مصنف نے پیغیر اسلام کی تعلیمات اور دیگر مذاہب کے بانیان کی تعلیمات میں جگہ جگہ کیسانیت تلاش کی ہے۔اس ضمن میں بدرھ مت، جین مت، سکھ مت اور ہندو مت کی قدیم کتابوں کے حوالے پیش کیے ہیں اور فراخ دلی کے ساتھ فیصلہ سناتے ہیں کہ Ramanuj, Shankara اور دیگر مصلحین کی تعلیمات اسلام سے متاثر ہوئی ہیں۔

### متصوفانةمل داري

تارا چند کا احساس ہے کہ تحکم کی تربیت میں کسی ا تالیق اور غنوار کا دخل نہیں تھا، چنانچہ ذاتی زندگی کی نا گفتہ بہ صورت حال اور ہم عصروں کی تفخیک وایذ ارسانیوں نے تحکم کے حساس ضمیر پر برے جلد: ۵۷ – شہارہ:۲ اثرات ڈالے۔موحدین کی تعلیمات، متصوفان عملیات اور غار حرامیں تنہا اعتکاف پذیری نے ان کے اندر مذہبی بحران (religious crisis) کی کیفیت کو پروان چڑھایا جس نے زندگی کے تنیک ان کے ظاہری رویے کو یکسر تبدیل کر کے رکھ دیا۔ (ایضاً جس: ۵۰)

محد ایک روحانی صوفی تصاور صوفیانه طرز عمل کا ثبوت قرآن (کمی و مدنی سورتوں) سے فراہم ہوتا ہے (روڈول کے ترجمہ قرآن سے ترجے حوالہ کے طور پر پیش کرتے ہیں)۔ان سورتوں میں خوف خدا، پاکیز گی، امن وآشتی اور حب الہی کی تعلیمات دی گئی ہیں۔تارا چند تبصرہ کرتے ہیں کہ محد کے تصوف میں اعتدال لانے کی کوشش کی کیونکہ ترک دنیا (ascetism) اور عیش وعشرت سے پر ہیز (abstinence) کی توصیف و تائید میں زاہدوں اور عابدوں نے سرگرمی سے حصہ لیا جن کا بنیا دی مقصد دنیا سے فرار تھا۔ ان ہزرگوں کی نماز وں میں کثرت اور روز وں میں مداومت نے فطری طور پر روحانی زندگی کا ایک بو جھل نقشہ اذ ہان پر بیٹھا دیا تھا۔ (ایصاً ہوں ۲۲)

### محمر ديگرر ہنماؤں کی مانند

وہ محمدؓ کے لیے Prophet اور Messenger کے الفاظ استعال تو کرتے ہیں کیکن اضمیں دیگر مذہبی شخصیتوں کے مانند قرار دیتے ہیں جن کے اندرعملی جذبہ موجزن ہوتا ہے۔(ایضاً،ص: ٭۵)

مواخات ومساوات

ساجی طور پر مساوات ، مسلمانوں کے درمیان مواخا ۃ اور پا درمی طبقہ کا معدوم ، ونااس مذہب کے خصائص ہیں۔(ایضاً،ص:۵۱)

### نقذونظر

تارا چندایک ہندو مؤرخ وصلح ہیں، صلح جوئی ان کے مزاج کا حصبہ ہے، ہندو مذہب کی برتر می کو ثابت کرنا چاہتے ہیں، قابل تحسین پہلو ہیہ ہے کہ ہندوستان میں اسلام کی برکات کے وہ قائل و معترف ہیں۔ البتہ سیرت رسول کے مطالعہ میں متوازن ومعتدل تاریخی شعور سے عاری نظر آتے ہیں، چنانچہ ان کے تبصرے ان کی معتدل شخصیت کا ساتھ دیتے دکھائی نہیں دیتے۔ بعض کمزوریوں کے جلد: 24 - شہارہ:۲ باوصف یہ کتاب ہندوستان جیسے کثیری معاشرہ میں مکالمہ بین المذا ہب کے لیے مفید ہے۔ 7. The Spirit And Struggle of Islam, Prof. T.L. Vaswani, Madras,

Ganesh & Co. 1921, pp.179

اسلام کی موت مشرق کی موت ہوگی

ا۱۹۲۱ء میں تصنیف شدہ کتاب ہندوستانی پس منظر کی عکامی کرتی ہے۔ خلافت عثانیہ پر استعاری یلغاراوراس کے نتیجہ میں ہندوستان کی خلافت تحریک کے خاتمہ کا اندیشہ مصنف گرامی کو شدت سے پریشان کرتا نظر آتا ہے چنانچہ اگر چہ وہ اپنے آپ کو''غیر سیاسی ، غیر ہندواور غیر مسلمان'' کہتے ہیں لیکن ہبا نگ دہل اعلان کرتے ہیں کہ جھے یقین ہے کہ ہندوستان میں اسلام کی موت ، شرق (Orient) کی موت کے مترادف ہوگی اور مغرب (Occident) کو روکنا ، ہت مشکل ہوگا۔ (ایسنا، ص

#### ، ہندووں کومفید مشورے

اسلام کے ساتھ زیادتی مشرق کے ساتھ زیادتی کے مترادف ہے، جس قدر اسلام لہولہان ہوتا ہے جیسا کہ آج کل ہے، مشرق ظلم اور سفا کی کی گرفت میں چلا جائے گا یعنی مغرب کا سفا کا نہ سامراجیت کا یہاں راج ہوجائے گا۔ (ایضاً، ص: ۱) پروفیسر واسوانی ہندوؤں کو مشورہ دیتے ہیں کہ اسلام نے ہندوستان کو زندگی عطا کی ہے، اسلام کے پیغ ہرا کی پیغام رکھتے ہیں جسے ہندو بھا ئیوں کو سمجھنا چا ہے اور اس کی تو صیف وتکریم کرنا چا ہے اور مسلمان بھا ئیوں کو بھی ہندوستان کی عظیم ہستیوں کی بابت جاننا چا ہے۔ (ایضاً، ص: ۱۳۲۱)

محمظیم ہیرو تھے سیرت رسول کے حوالے سے صاحب کتاب جگہ جگہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو اللہ کا پیغا مبر تسلیم کرتے ہیں اور سیرت نبوی کو عقیدت کے بامعنی سوغات پیش کرتے ہیں چنا نچہ لکھتے ہیں : '' میں محمد گو عقیدت کا سلام پیش کرتا ہوں کیونکہ وہ دنیا کے عظیم ترین ہیرو سیے، محمد دنیا کی ایک قوت کا نام ہے، جس نے بے شارلوگوں کی ترتی وخوش جلد: 24 - شہارہ:۲

حالی کا سامان کیا ..... وہ ایک بادشاہ اور روحانی پیشوا تھے وہ اپنے ہاتھوں سے اپنے کپڑوں کی مرمت کر لیتے تھے، بیاروں کی عیادت کرتے ، گلی میں چھوٹے بچوں سے پیار کرتے ، سادہ کھانا تناول کرتے ، اپنے ہاتھوں سے جانوروں کا دودھ دو جتے تھے، غلاموں کی دعوتیں قبول کرتے ، لوگوں سے ایک ساتھی اور رفیق کی مانند گھل مل کر رہتے ۔'(ایضاً،ص:۱۲)

مغربي مؤرخين كى غلط تاريخ دانى

واسوانی محمصلی اللہ علیہ وسلم پر وحی کے نزول کے زمانہ میں بے چینی کا ذکر تفصیل سے کرتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ مغربی ناقد Sprenger اس عنتی (fits) کو مرگی کے دورے (epilepsy) سے تعبیر کرتا ہے حالانکہ Carlyle محمد کے سلسلہ میں سمجھ داری کی گفتگو کرتا ہے۔ اس کا مطالعہ سیرت زیادہ مثبت ہے کیونکہ وہ محمد کو ایک ہیرو کے لفظ سے خطاب کرتا ہے اس کے نزدیک محمد ایک ہیرو اور پیغیبر بتھ\_(ایصاً،ص:۱۳)

اسلام میں پادری نہیں،اطفال کشی کا خاتمہ

اسلام نے دنیا کوایک ایسادین عطا کیا جس میں پادری کا تصور نہیں ہے۔ اسلام نے جزیرہ عرب میں پادری کا تصور نہیں ہے۔ اسلام نے جزیرہ عرب میں اطفال کشی کا خاتمہ کردیا، اسلام نے شراب نوش پر پابندی لگائی، اسلام نے صبر وقتل اور ذات کی قربانی کی تعلیم دی۔ (ایضاً، ص: ۱۳ – ۱۲)

ذات يات سے آزاداسلام جمہوريت كا قائل

صاحب کتاب پوری کتاب میں اسلام اور مسلمانوں (ترک، عرب، ایرانی، مغل) کے خصائص کا اہتمام سے ذکر کرتے ہیں۔ اسلام کو جمہوری نظام کا حامی قرار دیتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں سند ھ کے عرب فاتحین سادہ طرز زندگی کے حامل تھے۔ بعد میں ان کی نسلیں سنٹرل ایشیاء، افغانستان اور فارس سے ہندوستان آئیں اور انھوں نے اتحاد اور خدا کی مطلق العنانی کی تعلیم دی، مسلم حکمر انوں کی وجہ سے سندھ کے علاقے سے ذات پات کی بیاری کا صفایا ہوگیا۔ پیغ ہر کے پیروں کی ہدولت جزیرہ عرب میں جلد: 20 - شہدارہ: ۲

هندو مصنّفین کی سیرت نگاری جهودیت نافذ هوکی ـ (اییناً ص ۹۹۰) **خادم توم کا تصور** 

محکرؓ نے اپنے آپ کوخادم کہااور ہمیشہایک عام انسان کی مانندلوگوں کے درمیان رہے۔ محکرؓ نے بدھا کی مانندا پنے ساتھیوں سے کہا کہ میں بھی ایک انسان ہوں۔ (ایضاً ہُص: ۵۷)

غلامي كإخاتمه

انگلینڈ نے غلامی کے خاتمہ کی جومہم چھیڑی اس سے صدیوں پہلے اسلام نے غلامی کوختم کر دیا تھا، چنا نچ دھنرت ابو بکر نے عربی غلاموں کو آزاد کرانے پر چالیس ہزار درہم خرچ کرڈ الے ......تنہارے رسول نے (مسلمانوں کو) مساوات کی تعلیم دی اب بیتم پر شخصر ہے کہ بھائی جارہ کی بادشا ہت والی اس کی تعلیم پرخود ممل کر کے دکھاؤ۔ (ایضاً جص: ۲۱)

#### نقذو تبصره

 Comparative Religion, Rama Shankar Srivastava New Delhi, Munshiram Manoharlal, 1974, pp.316

معروضی کتاب ڈاکٹر راما شنگر سریواستو بنارس کی سرز مین پر ۱۹۲۲ء میں پیدا ہوئے، پٹنہ یو نیورسٹی سے ڈی لٹ کی ڈگری حاصل کی ۔ گیا کالج اور رانچی یو نیورسٹی کے شعبہ فلسفہ میں استاد و پر پیل کی حیثیت میں جلد: ۵۷ – شہارہ:۲

ریٹائر ہوئے۔فلسفہ، مذہب اور ہندوستان آپ کی دلچیں کے موضوعات رہے۔ چنا نچر سامی مذاہب: (یہودیت، عیسائیت اور اسلام) اور مشرقی مذاہب (ہندومت، بد ہر مت اور جین مت) کا آپ نے عالمانہ مطالعہ کیا اور کتب و انسائلکو پیڈیا میں اپنی نگارشات پیش کیں۔ کتاب میں ڈاکٹر این کے دیوراج، (بنارس ہندویو نیورٹی کے ایڈ وانس شعبہ فلسفہ کے پروفیسر) کی تقریفا شامل ہے۔ زیرِنظر کتاب میں مذہب، عبادت کے طریقے، قیامت اور نجات وغیرہ پر مذکورہ مذاہب کی

روشن میں بھر پور مطالعہ پیش کیا گیا ہے۔ چنا نچہ اس مبسوط کتاب کے چند مباحث ہمارے لیے اس پہلو سے مفید مطلب ہیں کہ ان میں مقام محمد کی اور تعلیمات نہو گی پر بحث کی گئی ہے۔ اس کے ذریعہ ایک قد آور ہندوا سکالر کے خیالات کی عکاسی ہوتی ہے۔

#### اسلامي عقيد ب كاتعارف

اسلامی عقیدہ ومسلک کا ذکر کرتے ہوئے ایک جگہ کہتے ہیں کہ محمصلی اللّہ علیہ وسلم نے اپنے آپ کوایک انسان کی حیثیت سے پیش کیا،انھوں نے اپنے کوخدا کا اوتار (Incarnation) یا خدا کا بیٹا بنا کر پیش نہیں کیا۔عیسیٰ مسیح صرف خدا کے پیغ سر تھے محمد صلی اللّہ علیہ وسلم نے انسانیت کے لیے خدا سے مکمل رہنمائی حاصل کی۔ جوبھی محمدٌ سے قریب ہوا اس کو اس نے روشنی عطا کی۔ (ایصناً،ص:۲۱)

### مصنف كاتعصب

بیغیر اسلام نے بت پرتی کو بھی پیندنہیں کیا۔انھوں نے ایک سادہ مذہب کی تبلیغ کی ،انھوں نے انسانوں کو اسلام کی گود میں داخل کرنے کی کوشش کی۔انھوں نے غلامی اور اسیری میں انسانوں کو ڈھکیل دیا۔اپنی موت سے قبل محمد جزئرہ عرب کے مالک بن بیٹھے اور پڑوسیوں پرحملہ آور ہو گئے۔(ایضاً،ص:۲۷۹)

#### نقذونظر

مصنف گرامی جہاں معروضی مطالعہ پیش کرتے ہیں و ہیں ہندو عصبیت کا بھی شکار ہوجاتے ہیں اور تاریخ کا غیر منطقی تجز یہ کرڈالتے ہیں۔ان کی تحریروں میں تضاد نظر آتا ہے۔ 9. Theories of Government in Islam, Samanta, N. Delhi, Enkay جدد: ۵۷ – شہارہ:۲

ہندو مصنّفین کی سیرت نگاری

Publication, 1988, pp.171

کتاب پر مارکسی نظریات کا غلبہ مارکسی مصنف سامنتانے اپنی اس کتاب میں سابتی اور سیاسی سطح کے او پر انسانوں کی ترقی کے ضمن میں کارہائے نبوی کو خراج عقیدت پیش کیا ہے۔ یہ کتاب پہلی بار ۱۹۸۵ء میں منظر عام پر آئی۔ اس کتاب میں خلافت و ملوکیت ، اختیارات کی تفویض کا مسئلہ ، اسلامی طرز حکومت کے تصورات ، عالمی سطح کی اسلامی حکومت کا مفہوم و امکان وغیرہ پر سیر حاصل گفتگو کی گئی ہے۔ کتاب کا اسلوب غیر متعصّبانہ ہے۔ البتہ ہر مسئلہ میں اسلام کی خوبیوں کو کارل مارکس اور اس کے جانشینوں کے افکار و خیالات سے مشابہ قرار دینے کی کوشش کی ہے۔

خلافت كاعصرى اعتراف

اسلام میں سب سے قدیم طرز حکومت خلافت بھی اور یہ خلافت حضرت محمر بحیثیت مجسٹریٹ آف مدینہ شروع ہوئی تھی، حضرت محمد ؓ اللہ کے رسول تھے، قانون ساز تھے، فوج کے کمانڈ رتھے۔ حضرت محمد کی خلیفہ والی حیثیت عصر جدید کے سیاسی مفکرین مثلاً بودن (Bodin)، ہابس (Hobbes)، آسٹن (Austin) نے اپنے افکار کے ذریعہ ثابت کی جاسکتی ہے۔ (ایصناً، ص:۲-۳)

محمر کے ساتھیوں نے چو کیداراور محافظ سے فاصلہ رکھا

حضرت محمد نے سادہ رہائش وزندگی بسر کی،فقر وفاقہ اور جھونپر ٹی میں گذر بسر کیا۔ یہ سادگی ملت کے سربراہ ہونے کے بعد بھی قائم رہی، اس صفت نے صحابہ کو متاثر کیا جھوں نے اسے آئیڈیل طرز زندگی کی حیثیت سے اختیار کیا۔خلفاءار بعہ نے سادگی کو اختیار کرتے ہوئے چو کیدار اور محافظ رکھنے کا بھی اہتما م نہیں کیا، چنانچ پر حض نے اس عدم احتیاط کے نتیجہ میں جام شہادت بھی نوش فر مائی۔ (ایضاً، ص: ۲۸-۱۲۸)

اسلامی ثقافت نے قد یم تہذیب کوباتی رکھا حضرت محمرًا پنی عبقریت کی بنا پر بدوؤں کی قبائلی زندگی میں ایک انقلاب کے نقیب ثابت جلد: ۵۷ - شہارہ:۲

۲+ اہلام اور عصر جدید ہوئے۔انھوں نے بدوؤں کی ثقافت کامکمل بائیکاٹ نہیں کیا۔محمرؓ نے قبائلی زندگی میں بزرگ کےا بتخاب ے عمل کو باقی رکھا۔ اسلام کی آمد کے بعد ان قبیلوں کو تحد نے اپنی رہنمائی میں ایک <sup>ر</sup>یفڈ ریشن میں ضم کرلیا۔ محدَّمَة ہی (Pope)اورد نیاوی امور (Caeser) کی سیریم اتھارٹی تھے۔ (ایسناً، ص:۴۳-۳۳)

اسلام میں خلیفہ موروثی نہیں ہوتا

حضرت محمر نے اپنی موت کے بعد ملت کے لیے اپنے جانشین کا اشارہ نہیں دیا اور یہ مسللہ ملت کے آزاد فہم (Freewill) پر چھوڑ دیا.....بر یوں کا قد یم طرز انتخاب موروثی نہیں تھا،رسول عرب سمان کی زمانی تہذیب پر یقین رکھتے تھے، چنا نچہ انھوں نے عوامی محفلوں میں اپنا جانشین مقرر کرنا مناسب نہیں سمجھا.....حضرت ابو بکر طحر یوں کے قد یم رواج لیتی بزرگی کے اصول انتخاب کی بنیا د پر منتخب کیے گئے تھے ، مستقبل کے لیے جانشین کی نامزدگی شبہات اور اضطراب کو جنم دیتی ۔(الیناً، ص:

کیااسلامی طرز حکومت بادشاہت (Theocracy) پر یخی تھی؟ صاحب کتاب کہتے ہیں کہ بیتاریخ سے عدم واقفیت پر مبنی مفروضہ ہے۔ رسول نے مسائل کے بہتر تصفیہ اور عدہ کار کردگی کی خاطر ایک ایڈوائزری (مجلس شورٹی) کا انتخاب کیا ..... اور معاملات کے حل کرنے میں بیدادارہ ویدک ہندوستان میں سجااور انگلش پارلیامنٹ میں ہاؤس آف لارڈ کے مماثل تھا۔ اس طرح حکومتی معاملات میں اجماع کا تصور الجرا۔ (ایضاً، ص: ۱۲۴ - ۱۲۵)

فلاحى رياست كاقيام

### غير طبقاتي معاشره كي تشكيل

حضرت محمرًا یک غیر طبقاتی (Classless) معاشرہ پروان چڑھانا چاہتے تھے اور بیمل آزادی رائے کی بنیاد پر استوار کیا گیا جس میں برادرانہ رشتہ کو سب سے زیادہ اہمیت دی گئی۔..... حضرت محمر نے دوسرے مذاہب اور عقائد کے پر ستاروں کو اسلام لانے پر بھی مجبور نہیں کیا اگر چہ بعد کے ملوک و سلاطین کے عہد میں زبرد متی اسلام قبول کرانے کے بعض واقعات ملتے ہیں۔ (مصنف حوالہ پیش نہیں کرتے) کیکن ایسا سوچنا کہ مذہب اسلام کی تو سیچ یا اشاعت محض طاقت کے بل ہوتے پر ہوئی ہے احتمانہ خیال ہے۔ (ایضاً، ص: 12-121)

محداوركارل ماركس ميں مشابهت

حضرت محمرًاورکارل مارکس نے ساج کے کمز ورطبقات کی ہمنوائی کی۔ حضرت محمرؓ کے پروگرام کی بنیاد مذہب پڑتھی جب کہ کارل مارکس نے سیکولرزم کواس کی بنیا دقر اردیا اوراس نے سلح انقلاب کی دعوت دی ......حضرت محمد انقلابات کی تاریخ کے ہیرو (Pioneer) ہیں۔ مکمل جہالت، اوہام اور جا گیردارانہ ماحول میں آپ نے اپنے رفقاء کے درمیان مکمل مساوات کی حامل اقتدار دقوت حاصل کی۔ (ایضاً، ص: ۱۳۵)

محرم مظلوم طبقات کے سیجاتھے

دنیا کی تاریخ میں حضرت محمد کا بے نظیر کا رنامہ ہیہ ہے کہ انھوں نے مظلوم انسانیت کے دلوں میں امید کی شمع روشن کی اور سماج کے ظالموں کے سامنے مظلوموں کو لا کھڑا کیا اور ظالموں کی گردنیں مظلوموں اور ضعیفوں کے سامنے جھکادیں چنانچہ مختلف ادوار میں غلاموں نے سماج میں بہتر پوزیشن حاصل کی اور بسااوقات انھوں نے مسند شینی بھی حاصل کی ۔.....غلامی کے خاتمے اور خواتین کی آزادی کے لیے جدو جہد عصر جدید میں رنگ لائی ہے۔ چنانچہ اسلام کو عصر جدید کے سیاسی منظر نامے میں ترقی پسند خیالات کا موید وخالق کہا جا سکتا ہے۔ محمد کے اسلام کی آفاقیت (Internationalism) کی کوشش کی۔

#### نقذونظر

مصنف گرامی نے بڑی تفصیل سے اسلام کے سیاسی نظام، خلافت وملوکیت اور مسلم سیاسی مفکرین کی آراء کا جائزہ لیا ہے۔ حضور اکر مصلی اللہ علیہ وسلم کے لیے شائستہ کلمات استعال کیے ہیں۔ کارل مارکس سے یکسانیت خلا ہر کرنے کے سلسلہ میں زور بیان صرف کیا ہے اور بہت معصوما ندا نداز میں مارکس کے نظر بیہ سوشلزم کی بنیادی''نبو کی افکار دخد مات' میں تلاش کرنے کی سعی کی ہے چنانچ مسلم دنیا میں بھی اسلامی سوشلزم کی گفتگوا سی معصوما نہ طرز استد لال کا شاخسا نہ ہے، تاہم مصنف بجا طور پر شکر سے میں تحق ہیں کہ انھوں نے اپنی تحقیق کا موضوع اسلام، حکومت اور سیاسی منہا جیات کو بنایا اور اس ضمن میں اسوہ نبو کی، تعلیمات نبو کی اور بعد کے کردار پر غیر جانب دارانہ تبصرہ کیا ہے۔

 The Complete Works of Swami Viveka Nanda, Calcutta, Advaita Ashram, 1994

سوامی و یو یکا نند کی پیدائش ۲۱ (جنوری ۲۹ ۱۳ ء میں ہوئی، ویدا نہا کی تعلیم اور پیغا م کوعام کرنا اس کا مقصد تھا، شری رام کر شنا کو اپنا مقتد کی تصور کرتا ہے ، اس نے محد صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمات کا اعتراف تو کیا ہے لیکن ان کی امتیازی شان کے اعتراف میں بخل سے کام لیتا ہے۔ کتاب کی آٹھ مختلف جلدوں میں سیرت رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے حوالے سے جوتصور کیشی کی گئی ہے اس کا خلاصہ مذکورہ الفاظ میں کیا جا سکتا ہے۔

محمد دراصل کرشنا، گوتم بدھا، عیسی اورلوتھر کی مانندا کی عظیم شخصیت تھے۔ بیلوگ روشن کے بڑے مینار تھے، بیلوگ ہمارے بھائی اور ہمارے استاذ تھے، بیتمام حضرات مرچکے ہیں، چنانچہ ہمیں اپنی شاہراہ حیات خود طے کرنا چا ہیے۔

داضح رہے کہ موصوف کو حمد میں کوئی امتیازی شان نظر نہیں آتی۔(ایفناً،ص: جلد ۸۲،۳، جلد ۲، ص: ۴۸،۴۰، جلد ۸، ص: ۲۲۹) یعنی اعتراف کے باوجودان بزرگوں کی فرسودگی کاوہ قائل ہے۔ ت

محمر نے اپنے زمانہ کے افکار کو اپنے ذہن و دماغ میں اتارا اور پھر انھیں منظم انداز میں انسانیت کی رہنمائی کی خاطر پیش کیا۔(ایضاً، ج۲، ص:۱۳۴۲) محمر نے انسانیت کی بقااورارتقاء کے لیے جلد: ۵۷ - شہارہ:۲ الہا می رہنمائی اپنی مخصوص انداز میں پیش کی۔ انھوں نے ساج کے اندر پروہت پر سی (Priesty) (class کے خلاف نعرہ بلند کیا۔(ایضاً، جس،ص:۲۳۳ ) محمد کے مساوات، انسانوں کے درمیان بھائی چارہ اور تمام مسلمانوں کوایک دوسر ے کا بھائی بنادیا، ان کی تعلیمات میں نسل پر سی، برادر واد اور رنگ و جنس کی بنیاد پر تفریق نہیں تھی۔(ایضاً،ص: ۱۳۳۱)

تشكيك زدگى

نبیوں اور عظیم روحانی ہستیوں کے وجود کے سلسلے میں انداز ے لگانا آسان کا منہیں ہے ویو یکا نند تحریر کرتا ہے: جب بھی ایک پیغیر آگہی کی انتہائی منز لیں طے کرتا ہے تو وہ اس مقام سے چند حقائق اپنے ساتھ لاتا ہے، البتہ بھی بھی تعصّبات اور ضعیف العقید گی کا بھی شکار ہوجا تا ہے، چنا نچدان ک تعلیمات کی عظمت کے موافق دنیا کوان دونوں سے صد مات بھی پہنچتے ہیں۔ محمّ صلی اللہ علیہ وسلم کا قضیہ بھی اس حقیقت سے مشتی نہیں ہے، کیونکہ وہ ماہر جو گی نہیں تھے وہ جو پیچ کرر ہے تھا ال کے اسباب و وجوہ کا خود ان کو علم نہیں تھا چنا نچہ ان کی بزرگی محض فریب نظر تھی ۔ (ایضاً، ج۲، جن ان ک

نقذونظر

ویویکا نندایک متعصب مندواور چالاک محقق ہے۔ اس کے بیانات متضاد ہیں۔ اعتر اف بھی کرتا ہے اور سیرت رسول کی تخفیف اورا سے مشکوک قر اردینے کی کوشش بھی کرتا ہے۔ اس کے اعتر اف کی ایک مثال دیکھیے : میرا تجربہ ہے کہ اگر کوئی مذہب انسانیت کی اعلیٰ منزل تک پہنچا تو وہ صرف اسلام ہے ... ہمارے دوعظیم نظاموں ہندوازم اور اسلام کا ملاپ واحد امید ہے، اس کا اعتر اف ہے کہ عملی اسلام کی مدد کے بغیر ویدانت کے نظریات خواہ کتنے ہی ایتھ ہوں عام انسانوں کے لیے بے فائدہ ہیں۔ 11. Understanding Islam Through Hadis, Ram Swarup, N. Delhi, Vioce of India, 1984, pp.257

اپريل— ۲۰۲۵ء

سیرت نگاری میں احادیث سے استفادہ

رام سوروپ نے ۱۹۴۷ء میں دبلی یو نیورٹی سے بی اے آنرز کمل کیا۔ جنگ آزادی میں مثالی کردارادا کیا۔ بیسویں صدی کی یانچویں دہائی میں عالمی سطح پر اجمرنے والے نظرید کمیونز م کوایک خطرہ تصور کرتے ہوئے اس کےخلاف محاذ آ رائی کی۔مہاتما گاندھی کی منہ بولی بٹی میرا بہن سے دوستانہ مراسم استوار کیے۔ ۱۹۵۷ء سے وہ مراقبے، دھیان گیان اور مختلف مذاہب کی بنیا دی کتابوں کے مطالعہ اور حاصل مطالعہ کوقلمبند کرنے میں منہمک ہو گیا۔

'احادیث کے ذریعہ اسلام کی معرفت' نامی کتاب پہلی بار ۱۹۸۳ء میں امریکہ سے شائع ہوئی۔کتاب میں 'صحیح مسلم'' کے انگریزی ترجمہاز ڈاکٹر عبدالحمید صدیقی سے جابجااستفادہ کیا گیا۔اس انگریزی ترجمہ کی بابت رام سوروپ کا خیال ہے کہ''مشرقی خزانے کا ترجمہ شرقی ذہن کے ذریعہ کرنے کے نتیجہ میں حدیث کاعطریورے طور پر محفوظ ہو گیاہے۔(ایضاً مِصِ:xii)

متشدد ہندوکا بیانیہ

رام سوروپ منشدد ہندومصنف ہے۔ مذہب اسلام اورمسلمانوں کی تاریخ کے بعض پہلوؤں یر بخت نقیدیں کرتاہے، چنانچہ پنج براسلام کی حیات طیبہ کوخودان کی تعلیمات (احادیث) میں ناقد انہ طور یر جانچنے کی کوشش کی ہے۔ ہرجگہاسے بےاطمینانی ہے، جس کا اظہار بسا اوقات تعصب وتشدداور جارحاندانداز میں کرتاہے۔

محمر فرقه واريت كوهوادي

حضرت محرصلی اللَّدعلیہ دسلم کی اسلام اور پیروان اسلام کے تئیں محبت کو'' فرقہ وارانہ جذبات'' سے تعبیر کرتا ہے اور اس کے لیے Sectarian Orientation کی اصطلاح وضع کرتا ہے۔ چنانچہ جن مقامات پر کفار دمشرکین اور مسلمانوں کے روپے پراحادیث میں روشنی ڈالی گئی ہے وہاں اس نظر پیکا اظهاركرتاب\_(ايضاً، ص: ١٨٥-١٩١) حلد: *۵*۷ — شیاره: ۲

ابريل— ۲۰۲۵ء

مسلم دينيات ميں تضاد ہے

رام سوروپ کا خیال ہے کہ مسلمان کے نزدیک دینیات، صرف محر کی اخلاقی تعلیمات اور اعمال سے عبارت و مستفاد ہو سکتی ہے، اسے دینیات کے اندر میں تضاد نظر آتا ہے جو مسلم دینیات کا الوٹ حصہ ہیں مثلاً ماں باپ کی آواز پر لبیک کہنا ایک طرف مستحن قدم ہے وہیں ایک مسلم اولا دکا اپن کا فر باپ کو اپنے ہاتھ سے قتل کرنا بھی مستحسن قدم قرار دیا گیا ہے جسے مسلمان مؤرخین بڑے تحسین آمیز لہجہ میں بیان کرتے ہیں ۔ تیسری طرف محد ؓ نے ماں، باپ اور چکا کو جہنمی قرار دیا کیوں کہ وہ ایمان کی نعمت سے سرفراز نہیں ہوئے ۔ وہ کہتا ہے کہ اخلاقیات کے اس قضاد میں مشرکین جو دینیات کے علم ردار نہیں ہیں، مسلمانوں سے زیادہ بہتر ہیں ۔ (ایصناً میں 10 اور)

### آفاقيت کی کمی

محمد کی تعلیمات میں آفاقیت کی کمی ہے، کیونکہ محمد کی تعلیمات، اعمال اوررویوں میں مساوات اور انصاف کے حقدار وعلمبر دار صرف مسلمان قرار پاتے ہیں جب کہ کفار ومشرکین کے لیے دوسرا کوڈ استعال کیا گیا ہے قرآن کفار ومشرکین کے لیے تشد دکی تعلیم دیتا ہے (الفتح ۲۹:۴۸) محمد کی تعلیم کا یہ تضاد انسانیت کے اس طبقہ (کفار ومشرکین) کے لیے ہے جو عالم انسانیت کا سب سے بڑا حصہ ہیں چنا نچہ محمد کی دینیات کا ایک پہلواس کا بے رحم (Demonology) ہونا بھی ہے۔ (ایضاً میں اوا - ۱۹۱۲)

یہودی قبائل کی جلاوطنی قول لبرل ازم کے خلاف تھی

حضرت موی اورا براہیم کی نبوت پر محمد کا اطمینان وعقیدہ تھا جسے محمد کی لبرل پالیسی کا حصبہ سمجھا جاتا ہے حالانکہ بیہ تیکنیک نبوت محمد می کے ثبوت اور یہود ونصاری کو مسلمان بنانے کی کوشش کا ایک حصبہ تقل ۔ کیونکہ موسیٰ کی پیغمبری کا مطلب محمد کے نز دیک کوئی زیادہ اہمیت نہیں رکھتا تھا۔ جس کی سب سے بڑی دلیل مختلف یہودی قبیلوں (بنوقریظہ، بنوقدیتقاع وغیرہ) کا کیے بعد دیگر نے قتل وجلاوطنی ہے۔ (ایضاً ہمں: ۱۲)

محمر کی تعلیمات باطنی تز کیہ سے عاری تھی

محمر کی اخلاقی تعلیمات میں باطنی تز کیہ کی کی (Lackness of Inwardness) تقی اس کی بنیادی دجہ ہیہ ہے کہ محمر کو ہندوستانی یوگا کے بارے میں پچر معلوم نہیں تھا، حالانکہ مڈل ایسٹ میں بدهزم کے اثرات اسلام سے قبل پیچ چکے تصلیکن یہ خیالات سامی مذہب کے لیے نا قابل فہم رہے۔... باطنی تز کیہ کے بغیر کسی اعلیٰ اخلاقی قدر کا تصور عبث ہے۔ ایک غیر تز کیہ شدہ فنس مذہبی لبادہ اوڑ ھر کر انسانوں سے کافروں کے خون کا نذرانہ طلب کرے گا اور جہاد، مال غذیمت اور خراج کی وصولی کی تعلیم دے گا۔ بیتہذیب و ثقافت سے عاری ہوگا اور بیرونی پیوند کاری (outercode) سے کام چلائے گا۔ (ایساً، ص: ۱۹۳)

احاديث فرقه واريت كاذريعه بي

ذکروتز کید سے متعلق احادیث نقل کرتے ہوئے کہتا ہے کہ محکم کا خدا، اس کی اخلاقی تعلیمات کی مانند فرقہ پرست ہے۔جو آفاقیت اور اندرونی کیفیت کی حقیقت سے دور ہے محد کا اللہ قبیلہ کا ایسا خدا ہے جو جہاد، فتح اور جبر أقبول مذہب کے ذریعہ آفاقی بنتا چاہتا ہے۔(ایصناً،ص: ۱۹۵)

#### بنياد پر شق اور تشدد

اسلام فطری طور پر بنیاد پرست (Fundamentalist) ہے اور بنیاد پر ستی نے اسے تشدد اور جبر والا مذہب بنادیا۔ یہ تغیر اور تبدیلی کو قبول نہیں کرتا اور اپنے عقائد اور اعمال کو دوسروں پر تھو پنا چاہتا ہے۔(ایصٰاً)

### نقذونظر

رام سوروپ منتدد ہندوم صنف ہے اور اس کامتع صّبانہ وجار حانہ نقط نظر اس کتاب میں صاف طور پر نمایاں ہے۔وہ یک طرفہ طور پراپنی منفی سوچ پیش کرتا ہے۔ اس کی کتاب میں تاریخیت ، معقولیت اور موازنے کی کمی ہے۔ جلد: ۵۷ - شہارہ:۲

13. New Light on Islam, Pt. Mahadev Shastri Divekar, Miraj,Hindu Samaj sudharak Karyulga(1943), pp.128

ہندوسلم ایک تا پر ایک سیاسی کتاب پنڈ ت دیو یکر ہندو مذہب اور ہندوا حیائی تح یک کاعلم بردار تھا۔ مہارا شرا میں اس نے پچپس سال اسی مقصد میں صرف کیے۔ اس کا خیال تھا کہ ہندو ساج کواس کی بقا کے لیے ضرور کی ہے کہ چھوا چھوت اور ذات پات کے سخت بند ھن سے آزاد کر دیا جائے۔ پیش نظر کتاب ہندو مسلم اتحاد کی خوا ہش کا مظہر ہے، تا کہ عصر جدید کی دنیا میں ہندو ستان کا وزنی کر دار مستقبل کے لیے محسوس کرایا جہد: 24 - شہارہ: ۲ جاسکے۔ چنانچہ مذہب اسلام کی قرآنی اور حدیثی تعلیمات کے ذریعہ مسلمانوں کو ہندوستان کا حقیقی اور امن پیند شہری بننے کی تلقین کی گئی ہے۔ اس کتاب کا سپاس نامہ W.L. Chiplonkar نے 27 رجولائی ۱۹۳۳ء کو تحریر کیا ہے۔ اس سپاس نامے میں آزادی یقبل کی صورت حال کا خونچکا منظر محینچا گیا ہے اور مسلمانوں کو مورد الزام قرار دیا گیا ہے کہ انھوں نے ہندو عورتوں کا انحوا کیا، ہندو مندر دوں اور آبادیوں کو نذر آتش کیا۔ اس ضمن میں قرآنی آیات اور احادیث رسول پیش کرنے کے بعد مسلمانوں سے سوال کیا گیا ہے کہ کیا ہے نبوی اسوہ ہے؟ چپلونکر نے مسلمانوں سے اپل کی ہے کہ خدما کے واسط اتحاد کا مظاہرہ کرتے ہوئے مدر انڈیا کے حصے بخرے سے باز آجا کیں۔ (ایسنا، مقد مہ)

### تعصب زده مأخذ كاانتخاب

ایک سواٹھا کیس صفح کی اس کتاب میں سیرت پر صرف گیارہ صفحات ( ۱۳ تا ۲۴ ) مختص کیے گئے ہیں، البتہ پوری کتاب میں حضرت محمصلی اللہ علیہ وسلم کا تذکرہ موجود ہے اور منفی رعمل، عصبیت اور غیر متوازن نتائ کر بیٹنی بیر کتاب، صاحب کتاب کی کی قہنمی اور اسلام دشتنی کی آئینہ دار ہے۔ چنا نچہ باب اول میں ہندومت، بد دھمت، جین مت اور اسلام کے تعلق سے ایک بات سے کہی گئی ہے کہ ان مذاہب کے بانیوں کی تعلیمات میں انسان دوتتی اور خیر کا پہلو غالب رہا ہے البتہ ان کے تعین نے ان تعلیمات سے انحراف کیا ہے۔ چنا نچہ پیغیر اسلام کی تعلیمات کے سلسلہ میں جن اسکالرز کے منفی خیالات کا انتخاب کیا ہے وہ میہ ہیں:

مثلاً سرولیم میورکہتا ہے کہ محمد کی تلوار اور قر آن ثقافت ، آزادی اور صدافت کے خلاف دومنہ زور طاقتیں ہیں جس کا ادراک دنیا کو ہو چکا ہے۔ (ایفناً، ص: ۲۳) Wheeler پنی کتاب History سے to of India میں کہتا ہے کہ محمد کی تعلیم کا خلاصہ پیتھا کہ مونین وفا دار رعیت کی حیثیت میں انعامات سے نوازے جاتے ہیں جب کہ کفار دشمن اور باغی کی حیثیت میں سزا کے مستحق قرار پاتے ہیں۔ (ایضاً، ص: ۲۳) جادونا تھ سرکار، جارج سیل، ای - این - پالمر اور ڈاکٹر امبیڈ کر کے حوالے سے ثابت کیا ہے کہ محمد کی مذہب میں اور تاقی مصالحت اور زم خوئی کی کوئی گنجائش نہیں ہے۔ (ایضاً، ص: ۲۳) محمد اسلام عورت کوذیل اور ترقی کی راہ کا مزائم تصور کرتا ہے۔ چنا نچہ ڈاکٹر امبیڈ کر نے اپنی کتاب جلد: 24 - شہدارہ: ۲ Thoughts on Pakistan میں محمد ن لاء کا مداق اڑایا ہے خاص طور پر تعدداز دواج پر گفتگو کرتے ہوئے کہتا ہے کد قرآن عورت کی غلامی کے تیکن انسانیت کا سب سے بڑا دشمن ہے اور عورت اسلام میں سب سے زیادہ مظلوم ذات ہے۔ (ایسنا، ص ۱۲:)

اس باب میں رسول اکرم کی پیدائش، جوانی، نبوت اور فتح مکہ کا ذکر منفی انداز میں کیا گیا ہے اورایڈورڈ گین ، آرنلڈ ، ٹائن بی ، جارج سیل ، پالم ، ایچ – جی – ولز ، سرتھومس آرنلڈ کے حوالے سے اپنی فکر کو شتحکم کیا ہے ، کہیں کہیں مثبت نقطہ نظر کی وضاحت کے لیے ایم این رائے جیسے معتدل مصنفین کے حوالے بھی پیش کیے گئے ہیں۔

مکہ چھوڑنے کے بعد مدینہ کے باشندوں کے مابین موجود نزاعات اور کمزوریوں سے حکمہؓ بخو بی واقف تھے جنہیں اس نے بحسن وخو بی حل کرلیا ۔ حکم ؓ کی کوششوں کا بنیا دی مقصد ایک نئے دین کا قیام تھا۔ حکمہؓ نے اپنی ذات کوخدا کے پیغیبر کی حیثیت میں منوانے کی کوشش کی ۔ (ایپنا ہُص:۱۳–۱۵)

فتح مکہ کے موقع پر محمد کا طرز عمل خود اس کی تعلیمات کے مغائر تھا۔ کیونکہ محمد نے صلح واشق کی تعلیم دی، دوسرے مذہب سے محبت کی بات کی لیکن فتح مکہ کے وقت کعبہ میں رکھے ہوئے بتوں کو پاش پاش کردیا اور صدیوں سے معروف'' کعبہ مندر''لحوں میں'' کعبہ شریف'' بن گیا۔ (ایضاً، ص: کے اسلام مصنف کا خیال ہے کہ محمد اور دیگر بڑے مذاہب کے بانیوں کے درمیان کیسا نیت سے ہے کہ ان کی تعلیمات کے نتیجہ میں ان حضرات کو مخالفین کی ایذ ارسانی سے سابقہ پیش آیا۔ اس ضمن میں وہ گوتم بدھ، گرونا نک شنگر اچار یہ بیسیٰ میں اور محمد گا نام لیتا ہے۔ دوسری طرف محمد اور مدر کوں کے ما بین ایک بڑا فرق بی قرار دیتا ہے کہ ان حضرات کو مخالفین کی ایذ ارسانی سے سابقہ پیش آیا۔ اس ضمن میں وہ گوتم جب کہ محمد نے طاقت کا خوب استعال کیا۔ وہ رقم طراز ہے: جب کہ محمد نے طاقت کا خوب استعال کیا۔ وہ رقم طراز ہے: اور کے بعد دیگر ے جنگ کا سلسلہ در از کردیا۔ اپ ذشنوں کا استیصال کر کے ایک جدید دین کو قائم کی بلہ ایک باد شاہت قائم کر لی جس کے خود محمد میں ہیں بیٹے' ۔ (ایشا، میں کیا

دیگر مصنّفین کی مانند مصنف مذکور بھی تحد کے تعدد از دواج سے برہم ہے اور اپنی بات کے ثبوت میں Stobart، Wells اور Hume کی کتب سے اقتباسات نقل کرتا ہے۔ جہد: 22 – شہارہ:۲ اس باب کا خاتمہ ان خیالات سے کیا گیا ہے : محمد نے کا مکات کے عالمی وآفاقی اصولوں کے تلقین نہیں کی۔ انھوں نے حق کی متلاشی انسانیت کے مسائل میں دلچیپی ظاہر نہیں کی اور نہ انھوں نے اپنے اصحاب کواخلاق کی اعلیٰ قدروں کی تعلیم دی بلکہ انھوں نے شرک کے خلاف تو حید کی تعلیم دی۔ انھوں نے بھائی چارہ، بے با کی اور آسان اخلاقی اقد ارکی تقین کی جس کے نتیجہ میں سنگ دل، بےرحم، کھور اور ہزن ایک چھتری کے ماتحت بحتے ہو گئے جھوں نے اپنے اندراعتاد، معاونت اور بہادری کی قدر یں مجتمع کر کی تھیں۔ (ایفناً، ص: ۲۲) محمد کی اللہ علیہ وسلم کے تعلیم دی معاونت اور بہادری کی قدر یں مجتمع کر کی تھیں۔ (ایفناً، ص: ۲۲) محمد کی اللہ علیہ وسلم کے تیکن ان خیالات میں زمی لاتے ہوئے کہتا ہے کہ اس طرح ہما را پختہ یقین ہے کہ محمد کی ساتھی در اصل غیر کچلدار رو یہ کے ذمہ دار ہیں اور قرآن کی تشرد کی تعلیمات کو مملی جامہ پہنانے والے ہیں۔ کیونکہ کو کی غذہب اس کا نکات میں اپنی اصلی اور فطری صورت میں باقی نہیں رہتا ہے۔ (ایضاً، ص: ۲۲) دوسری طرف قرآن میں مذکور انسان دوستی کی تعلیمات اور جگہ محمد کے ذریعہ لاۓ گئی انقلاب کی بابت کہتا ہے کہ وہ قد میں منان دوستی کی این ہے تعلیمات کو میں ای میں ہی ہیں ہیں اور ہیں۔ (ایفناً، ص: ۲۲)

نقذونظر

جیرت ہے کہ صاحب کتاب ہندوستان اور پاکستان کی لڑائی اور ملک کی تقسیم کے مسئلہ کو مسلمانوں کے در میان سلجھانے چلے تھے جیسا کہ مقد مدین وہ مقصد تالیف بیان کرتے ہیں ، لیکن پوری کتاب میں حضرت محم صلی اللہ علیہ وسلم ، قر آن مجید ، صحابہ کرام ، مغل ، ترک اور دیگر علاقوں کے مسلم حکمرانوں کی عدل گستری کے کارنا مے تقل کرنے کے بجائے ان انتقامی جذبات کو چن چن کر حوالہ قرطاس کرتے ہیں جن کے اپنے محصوص اسباب تھاور تاریخ کا صحیح شعور (جس کا اظہار جا بجا ایم این رائے اور ڈاکٹر تاراچند نے کیا ہے ) ان مسائل کو خود بخو دحل کر دیتا ہے۔ مزید جیرت اس بات پر ہے کہ باب اول سے قبل کتاب کے تعارف میں ان معاصرین کی آ راء کو شامل کتاب کیا ہے جنھوں نے صرف وی - این پر و پر (مہار اشٹر کی صوبائی ہر یجن سیوک سنگھ کے صدر) ، سرمتھورا داس و شخص ( معرف) ، کمار گنگان ند سنہا ( صدر بہار صوبائی ہندو سجا، در بھنگہ ) ، پر وفیسر ڈی ۔ ڈی ۔ و یو کر ایم ان رو بی کی ) ، کمار جلد: 24 - شہارہ:

ہندو مصنّفین کی ہیرت نگاری ۱2 وائی – ایس – مہاجن، بارلاء بلگاؤں، وغیرہ ان تمام حضرات نے آ زادی سے قبل مسلمانوں کو پرامن ہند دستانی شہری بنے رہنے کی تلقین تو کی ہے لیکن ان پر ہونے والی زیاد تیوں کا کہیں تذکر ہنمیں ہے۔ اس کتاب میں شاذ ونادر ہی محرصلی اللہ علیہ وسلم کے اوصاف حمیدہ کا تذکرہ ملتا ہے اگر کہیں ذ کرآیا بھی ہے تو وہ کسی مصلحت کے تحت۔ بنیادی طور پر مصنف نے متعصب یہودی، عیسائی اور ہندوستانی مصنّفین پراعتاد کیا ہے جس کے نتیجہ میں اس کے اندر تعصب اورمسلم دشمنی کاعضر نمایاں طور پر نظرآ تاب\_مصنف تضادبیانی کابھی شکارنظرآ تاہے، بہر حال ہندوستانی مصنف کامتعصّبانه نقطه نظراس کتاب میں صاف طور پر نمایاں ہے۔

### حاصل بحث

بحث كاخلاصة سطور ذيل ميں پيش كياجا تاہے: ا-انگریزی زبان میں ہندوسیرت نگاروں کی ایک تعدادالیں ہے جس نے ہندوؤں کوسیرت نبوی پڑھنے کی ترغیب دی اوراسلام کو ہندوستان کی سالمیت کی ضرورت قرار دیا، نیز اسلام کے دفاع کو این ذ مہداری تسلیم کی ہے اس ضمن میں ڈاکٹر چنو یادھیائے ، یروفیسر کرشنا راؤاور پروفیسر واسوانی کا سیرتی ادب قابل ہے۔

۲- بعض ہندواہل علم نے مغربی سیرت نگاروں سے گریز کیا ہےاور براہ راست اسلامی مآخذ سے استفادہ کوتر جبح دی ہے مثلاً نشیکا نتانے یہی روش اختیار کی ہے۔ بعض حضرات نے مغربی معتدل محققین سے استفادہ کیا ہے، اس ضمن میں بروفیسر کر شناراؤ کا نام نامی قابل ذکر ہے جن کی کوششوں کے نتیجہ میں بعض معتدل مغربی محققین کی آراء ہے آگہی حاصل ہوتی ہے۔ پروفیسر کرشنا راؤ نے مسلم مؤرخین اورمحد نثین سے بھی استفادہ کیا ہے۔

۳ - ہندوعطایا کے ذریعہ مثبت اعترافات کا پہلو غالب ہے اور بعض اعتراضات جوغالی ہندوؤں مثلاً رام سوروپ، دیویکر اور دیانند سرسوتی نے کیے ہیں ان کی کاٹ خود بعض ہندوؤں نے انتہائی مدلل انداز میں کی ہے۔اس ضمن میں این کے سنگھ، پر وفیسر واسوانی اور پر وفیسر کرشنا راؤ کے اعترافات وتجزيات خاص طورير قابل ذكريبي ۔ <u>ملد : ۵۷ — شعارہ : ۲</u>

ابريل— ۲۰۲۵ء

۲۰ - ایک تعدادایسے سوشلسٹوں کی ہے جنھوں نے حمد ؓ کے نظریۂ مسادات اور خدمت خلق نیز رفادِ عام کے کاموں کوسراہا ہے اور آپ کو مارکس اور اس کے شاگر دوں کی صف میں لاکھڑا کیا ہے، اس ضمن میں ایم - این-رائے اور سامنتا کا نام لیاجا سکتا ہے۔

۵- محمد کی عوامی زندگی ، مساوات ، سادگی ، صفائی اور خود اعتمادی جیسی اعلیٰ صفات کا اعتراف کٹر ہندو مصنفین نے بھی کیا ہے ، چنانچہ سامنتا ، رام سوروپ اور دیگر حضرات کو محمد کی عظمت کااحساس ہے۔

۲ – ہندوؤں کی اکثریت نے محرصلی اللہ علیہ دسلم کو حضرات موتل وعیسیٰ علیہم السلام ، بدھا اور کرشنا کی ما نند قرار دیا ہے ، دوسری جانب بعضوں نے محمد کی پیغمبری کو تسلیم نہیں کیا ہے مثلاً رام سوروپ نے اس نقطۂ نظر کی وکالت کی ہے، ایک پہلو یہ بھی سامنے آیا کہ محمد خدا کے اوتار نہیں ہیں ، چنانچہ سریواستوا کا نام خاص طور پر قابل ذکر ہے۔

2- بعض ہندوا سکالرز نے مشرقی ماخذ سے استفادہ تو کیا لیکن مقام نبوت کا انکار، کار ہائے نمایاں کو بے وزن اور عصبیت و منافرت کی زبان استعال کرتے ہوئے رسالت محمد کی کو داغدار اور مشکوک قرار دیا ہے۔ مثلاً یہ کہ محمد کی تعلیمات دیگر ندا ہب سے مستفاد تھیں/محمد قریبی و دغاباز تھے/محمد نے عرب تاجروں کی آسانی کے لیے پیغیر کی کا دعویٰ کیا/ نبوت د ماغی خلل کا متیج تھی/ نبوی تعلیمات فرسودہ ہوچکی ہیں۔لہذا ہمیں خودا پنی شاہراہ اپنانی ہوگی۔اس ضمن میں رام سوروپ ، پند ت د یو یکر اور ڈاکٹر امبیڈ کر خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔

حواشى

ا یس نتیوں زبانوں میں قرآن وسیرت پر ہندو عطایا کے لیے ملاحظہ کیجیے کتاب راقم ''ہندو محققین کا مطالعہ قرآن وسیرت'،مرکزی مکتبہ اسلامی پبلشرز،د،ملی، جولائی ۱۰۱۸-۲۰،ص:۱۴۴

پروفيسر سيد شاهد على\*

تو حیداورقر آنی اخلاقیات : ایک اساسی رشته قرآن کریم کی مختصرترین صورتوں میں سے ایک سورہ اخلاص تو حید کی اساس ہے۔اللہ تعالی فرماتاہے: قُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ٥ اللَّهُ الصَّمَدُ٥ لَمُ يَلِدُ وَلَمُ يُولَدُ ٥ وَلَمُ يَكُن لَّهُ كُفُواً أَحَدٌ ٥ کہواللہ ایک ہے یکتا ہے اللہ سب سے بناز ہے سب اس کے تاج میں نهاس کی کوئی اولا د ہےاور نہ دوکسی کی اولا د ہےاورکوئی اس جیسانہیں ہے۔ توحيد پرايمان قرآنی اخلاقيات کا ضامن ہے۔ بني نوع انسان کو مذہب کی ضرورت کيوں یڑی؟ دنیا میں جتنے علوم ہیں ان کے ذرائع کیا ہیں؟ جب ہم علوم کے ذرائع جاننے کی کوشش کرتے ہیں تو ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ دنیا کے سارے علوم دوقسموں میں منحصر ہیں ؛اکتسابی اورالہا می۔

اكتسابيعكم لیتی تجربے سے حاصل شدہ علم اور خدا کی طرف سے عطا کر دہلم لیتن مذہب کاعلم۔ \* یروفیس ، شعبۂ اسلا مک اسلایز ، جامعہ ملیہ اسلامیہ ، نُی د ہلی۔ ۲۵

اسلام اور عصر جديد

دنیا کے سارے علوم جاہے ہیو میڈیز اینڈ لینگو بجز (Humanity & Languages) ہو، میڈیس نہویا آئی ٹی ہوسب ہو، سوشل سائنس اینڈ سائنس (Social Science & Science) ہو، میڈیس ہویا آئی ٹی ہوسب حوال خمسہ (Five Senses) کی مدد سے حاصل ہوتے ہیں، میں علوم ہمیں صرف میہ بتا سکتے ہیں کہ انسان کیا ہے؟ انسان کیسا ہے؟ اس کا جسم کیسا ہے؟ اس میں خرابی کیسے آتی ہے؟ اس میں آ سانی مل سکتی ہے؟ کیسے وہ دور کی آ واز س سکتا ہے اور کیسے تیز چل سکتا ہے وغیرہ۔

الهامىعكم

دوسرى قتم كاعلم حواسِ خمسه كى مدد كے بغير برا و راست خدا كى طرف سے انسان كو عطا ہوتا ہے، ميعلم ہميں بتا تا ہے كہ انسان كو كيوں پيدا كيا گيا؟ مذہب خدا كى طرف سے ديے گيعلم كانا م ہے۔ مذہب انسان كے بنيادى سوالوں كا جواب ديتا ہے، جيسے كيا ہمارا كو كى بنانے والا ہے؟ اگر ہے تو وہ ہم سے كيا چاہتا ہے؟ ہم كہاں سے آئے ہيں اور كيوں آئے ہيں؟ ہميں كہاں جانا ہے؟ ہمارى زندگى كا مقصد كيا ہے؟ جو مقصد ہے تو اسے پانے كا راستہ كيا ہے؟ مقصد ميں كا مياں ہو گئے تو كيا ہو گا؟ ہم آ زاد ہيں يا مجبور ہيں؟ وغيرہ وغيرہ داس طرح مذہب نام ہے خود سے باخبر ہونے كا۔

#### عقيدة توحيد

اسلام میں تو حید کا مطلب ہے خدا کوا یک اور یکتا مانا۔اس عقیدہ پر ایمان کے بعد مندرجہ ذیل حقیقوں کوماننالازم ہوجا تاہے:

انسان اور کا ئنات کو بنانے اور چلانے والا ایک خدا ہے، وہ انتہا کی طاقتو رہے، سب اس کے سامنے مجبور اور محتاج ہیں، اس کی مرضی کے بغیر کوئی کچھ نہیں کر سکتا، وہ کسی پر منحص نہیں ہے، سب اس پر منحصر ہیں ۔ اس کی نہ کوئی اولا د ہے اور نہ وہ خود کسی کی اولا د ہے، وہ اکمیلا اور یکتا ہے اور کوئی اس کا شریک نہیں، اس کا نہ کوئی اغاز ہے اور نہ انتہا، جب پچھ نہ تھا تو وہ تھا، وہ ہمیشہ سے تھا اور ہمیشہ رہے گا، وہی سب کارب اور معبود ہے، سب اس کے غلام ہیں، وہ سب پچھ چانے والا ہے، وہ پچھ بھی کر سکتا ہے، اس کے لیے پچھ نام کن نہیں ہے، وہ انتہا کی مہر بان اور رخم فرمانے والا ہے، انصاف کرنے والا ہے، جو پچھ ہے جلد: 22 - شہد ہے: سب اس کا پیدا کیا ہوا ہے، اس جیسا کوئی نہیں، سب مجبور ہیں اس کے سامنے، وہ تمام تر طاقت کا ما لک اور سب سے زیادہ طاقتور ہے، خدا سب کچھ جانتا ہے، وہ ہر جگہ موجود ہے، کوئی بھی چیز اس کے کنٹر ول اور علم سے باہز میں، وہ ہمیں دیکھا اور سنتا ہے، ہم سے قریب ہے، مم اسے نہیں دیکھ سکتے، وہ بے نیاز ہے، اسے سی چیز کی ضرورت نہیں، وہی اور صرف وہی عبادت کے لائق ہے، کوئی اس جیسا نہیں، وہ ہمیں زندگی دیتا ہے اور وہی ہمیں موت دیتا ہے، کا میا بی، ناکا می، عزت، ذلت، امیری، غربی، محت، بیاری، خوش، دکھ سب کا دینے یا نہ دینے والا وہی ایک خدا ہے۔

توحید سے روگردانی اور وحدانیت میں یقین کی کمی فرد اور ساج کی شبھی برائیوں کی اساس ہے۔توحید کے سلسلے میں ساج میں چارطرح کےلوگ پائے جاتے ہیں:

پہلی قسم ان لوگوں کی ہے جوایک خدا کا انکار کرتے ہیں، دوسری قسم ان لوگوں کی ہے جوزبان سے ایک خدا کا اقرار کرتے ہیں مگر دل میں اس کا یقین نہیں رکھتے، تیسری قسم ان لوگوں کی ہے جوزبان سے ایک خدا کا اقرار کرتے ہیں اور دل میں یقین بھی رکھتے ہیں مگر اس کے احکام کونہیں مانتے، چوتھی قسم ان لوگوں کی ہے جوزبان سے ایک خدا کا اقرار کرتے ہیں، دل میں یقین بھی رکھتے ہیں اور اس کے احکام کوبھی مانتے ہیں۔ ان کی تعداد بہت کم ہے۔

تو حید کو مانے کا فائدہ تب ہوتا ہے جب تو حید کامل پر یقین کیا جائے لینی صرف اور صرف ایک خدا کو مانا جائے ، اس بات کو ہم ذیل کے مثال سے سمجھ سکتے ہیں۔ فرض سیجے ہمارے پاس زمین کا ایک نگڑا ہے جو جنگل جھاڑ اور کنگر پتھر سے کھرا ہوا ہے ، ہم وہاں گیہوں اگانا چا ہے ہیں۔ اگر ہم ایسی زمین سے کنگر پتھر نکال کر قابل کا شت نہیں بناتے ہیں تو ہمیں اچھی فصل کی امید نہیں کرنی چا ہے۔ لہٰذا ہمیں سب سے پہلے جنگل جھنکاڑ اور کنگر پتھر سے زمین کوصاف کرنا چا ہے اور زمین کو تیار کرنی چا ہے ، پھر اس میں نے بونا چا ہے ، تب ہم اچھی فصل کی امید معاملہ انسانی د ماغ کا بھی ہے ۔ اگر اس میں نے بونا چا ہے ، تب ہم اچھی فصل کی امید رکھ سکتے ہیں۔ یہی تو حید کا ہمیں پورا فائدہ نہیں ملے گا اور اس کے کمل اثر ات ہم پر خط ہر نہیں ہوں گے۔ تو حید پر یقین کرنا انسان کی زندگی میں نقط تذکیر پیدا کرتا ہے اور کسی بھی بڑان سے ہم اور اس کی مواجو دہوں تو پھر

# انسانی زندگی پرتوحید کے اثرات

یہ یفتین کہ اسلام کے نقط نظر سے انسان ایک اکائی/ یونٹ ہے، اس کی زندگی کے تبھی پہلو ایک دوسرے سے ملے ہوئے اور باہم پیوست ہیں، انسان کی ساجی زندگی کا معاشی زندگی پر، معاش زندگی کا سیاسی زندگی پر، سیاسی زندگی کا ساجی زندگی پر، ساجی زندگی کا نفسیاتی زندگی پر، نفسیاتی زندگی کا اخلاقی زندگی پر، اثر پڑتا ہے، محض کسی ایک پہلو کے صحیح ہوجانے سے انسان کا صحیح ہوجانا ممکن نہیں۔ انسان جب تو حید یعنی ایک اور یکتا خدا کو مانتا ہے تو اس کی زندگی کے شبھی پہلواس سے متاثر ہوتے ہیں۔ تو حید کے اثر ات انسان کی زندگی کے تمام پہلوؤں؛ ساجی پہلو، انفرادی پہلو، معاشی پہلو، اخلاقی پہلو، سیاسی پہلواورنفسیاتی پہلو پر پڑتے ہیں۔

## توحيد: ايك نقطة ارتكاز

تو حید پریفین انسان کودینی ارتکاز تک لے جاتا ہے۔اس طرح انسان کی تمام صلاحیتیں مزید تر ہوجاتی ہیں۔ جیسے سورج کی کرنیں بکھری ہوتی ہیں مگر جب وہ ایک محدب شیشہ میں سے گزرتی ہوتی ہیں تو ایک نقطہ پر مرتکز ہوکرآ گ لگادیتی ہیں۔ جیسے بغیر کپتان کا جہاز سمندر کی موجوں اور ہوا کی تچھیڑوں پر پنچکو لے لیتار ہتا ہے اوراپنی منزل سے بھٹک جاتا ہے، جب کہ وہ جہاز جس کا کپتان ہواپنی منزل تک پینچ جاتا ہے۔

## كائنات اوروحدانيت

یہ یقین کہ انسان اور کا ننات کی ہر چیز کا بنانے اور چلانے والا ایک ہے انسان میں وحدت کا احساس پیدا کرتا ہے، وہ ساری چیز دل کو اپنی ہی طرح ایک ما لک کی ملکیت مان کرسب کے ساتھ متوازن سلوک کرتا ہے، وہ وسیع النظر اور وسیع القلب بنتا ہے، حتی کہ وہ جوابنے لیے پیند کرتا ہے وہی دوسر وں کے لیے پیند کرتا ہے، وہ سب کو برابر بیچھتا ہے، وہ بیچی کو عزت ومحبت کا حقد ارتبچھتا ہے اور کسی کو حقیز نہیں شبچھتا ہے۔

**عزت نفس اورخوداعتمادی** توحید یعنی اس بات کا یقین که سبحی خدا پرانحصار کرتے ہیں اور وہ کسی پر شخصر نہیں ، انسان کو جلد: ۵۷ – شہارہ:۲ آزادی اورعزت دلاتا ہے اور اس کواسی سے خود داری کا احساس عطا ہوتا ہے۔

خالق سے براہ راست رابطہ

یہ ماننا کہ خداہرانسان کے قریب ہے، دیکھتا اور سنتا ہے، انسان کوانسان کی غلامی سے از اد کرتا ہے اورانسان ہر طرح کی تو ہم پرستی سے آزاد ہوجا تا ہے، وہ بھی کا لے گھوڑے کے کھر اور کا لے کتے کی تلاش میں نہیں لگتا ہے۔

#### خوف خدا

ڈردوطرح کے ہوتے ہیں، ایک خدا کا ڈراور دوسرا غیر خدا کا ڈر، یعنی اند عیرے، بھوت، جانور، نقصان، یہاری، حادث اور موت کا ڈروغیرہ۔غیر خدا کا ڈرانسان پر منفی اثر ات مرتب کرتے ہیں اورا سے ہزول و کمزور بناتے ہیں اور خدا کا ڈرانسان پر مثبت اثر ات مرتب کرتے ہیں اور اسے بہادر و طاقتور بناتے ہیں۔ جب انسان بیمانتا ہے کہ کا میا بی ونا کا می، سکھ دکھ، امیری غریبی، زندگی موت، عزت ذلت، نفع نقصان، صحت بیاری، طاقت کمزوری، سب کا دینے والایا نہ دینے والا ایک خدا ہے تو انسان ایک بہا در سپاہی، ہمت والا تاجر، ایما ندار ٹیچر، ڈاکٹر اور انجینئر بنتا ہے۔ اس طرح بیعقیدہ انسان میں خود اعتادی پیدا کرتا ہے۔

### انكسارى

ایک انتہائی طاقتوراوردائمی خداکومانے کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ انسان اپنی طاقت کواس کی طاقت کے سامنے کم اور عارض بیجھے لگتا ہے۔ اس کا اثر یہ ہوتا ہے کہ وہ بیجھے لگتا ہے کہ خدا کمز ورکا بھی ساتھی ہے۔ اس کا نتیجہ بید نکلتا ہے وہ حق کے راستے میں کمز ور کو طاقتو راور طاقتو رکو کمز ورشیجھے لگتا ہے اور انصاف کے نظریے سے کا م کرتا ہے، اس طرح سماج سے ظلم کم ہوتا ہے، اور انسان میں انکساری پیدا ہوتی ہے۔ لوگ ظلم اس لیے کرتے ہیں کہ وہ خود کو بہت طاقتو راور اپنی طاقت کو لاز وال تبیچھے لگتا ہے اور

عدمتكبر توحید سے مراد بد ہے کہ انسان بد سمجھے کہ خداہمی دینے والا اور خداہمی ہر چیز کا چھیننے والا ہے، اپريل— ۲۰۲۵ء حلد: ۵۷ – شیارہ:۲

22

اس بات سے انسان پر بیاثر ہوتا ہے کہ وہ اپنی دولت، طاقت، صلاحیت اور اولا د پر گھمند نہیں بلکہ شکر کرتا ہے اور اس میں انکساری پیدا ہوتی ہے۔ ایسا انسان جب سجدہ کرتا ہے اور ناک زمین پر رکھتا ہے تو عملی طور پر خدا کی بڑائی کے سامنے اپنی کمتری کا اظہار کرتا ہے۔ یہ یقین کہ خدا انسان کو اس کے گھر میں ہی ذلیل کر سکتا ہے اسے بستر وجسم میں ہی قید کر سکتا ہے، اس کے اپنوں کو ہی دشمن بنا سکتا ہے، اس کی طاقت کو مصیبت بنا سکتا ہے، انسان کو مغرور ہونے سے روک دیتا ہے۔

لامحدوداميد

دنیا کی ساری تر قیات وانکشافات کے پیچھےایک چیز ہوتی ہےاور وہ ہے کا میابی کی امید۔ ہر سائنس دان امید کے سہارے اپنی تحقیق کا آغاز کرتا ہے، جدوجہد کرتا ہے جو کا میابی تک لے جاتی ہے۔جنتی زیادہ امیداتی زیادہ جدوجہداوراتی زیادہ کا میابی۔

امیدانسان کوئل کی راہ پرلگاتی ہے، کسان کوفس کی امید، مریض کوصحت کی امید، تا جرکون فتح کی امید، طالب علم کوکا میابی کی امید، فوجی کو فتح کی امید، پی جدو جہد کے لیے ابھارتی ہے، انسان جب تو حید کو مانتا ہے تو دوسر لفظوں میں وہ ایک ایسے خدا کو مانتا ہے جس کے کنٹر ول میں ہر چیز ہے۔ کوئی بھی اس کے قابو سے باہر نہیں ہے، وہ جب چاہے جو چاہے کر سکتا ہے، وہ بھی بھی ناکا می کو کا میابی میں، دکھ کو خوش میں، غربی کو امیری میں بدل سکتا ہے۔ اس طرح تو حید کو مانے والا انسان بھی مایوس نہیں ہوتا، وہ ہمیشہ پر امید رہتا ہے، مایوسی سے محفوظ رہتا ہے اور بھی خود کشی کا خیال بھی اس کے ذہن میں نہیں آتا۔

تو حید پریفتین کرنے والاشخص اپنی سبھی کامیا بیوں اور نا کامیوں کا کریڈٹ خدا کودیتا ہے۔ نتیجہ سیہ وتا ہے کہ کامیابی پر مغروز نہیں ہوتا اور نا کامی پر مایویں نہیں ہوتا بلکہ کامیابی پر شکر کرتا ہے اور نا کامی پر صبر کرتا ہے۔

خداكاتصور

تمام برائیوں سے بچالیتا ہے اورا سے اچھائیاں کرنے کے لیے ابھارتا ہے۔ اییا شخص اپنے ہر دعدہ کوخدا سے کیا ہوا دعدہ مانتا ہے، اییا شخص اپنے قول وفعل میں پور ااتر نے کی کوشش کرتا ہے، اییا شخص لوگوں کا حق دینے والا بنتا ہے جس سے ساج میں باہمی اعتماد اور ساجی عدل اور خیر خواہمی پیدا ہوتی ہے۔ تو حید میں خدا کے ہونے کا احساس انسان کو ہر وقت الرٹ اور ہوشیا ررکھتا ہے۔

4۷

یا در ہے میہ ماننا کافی نہیں کہ خدا ہے۔ میں مانتا ہوں خدا ہے اور میں برا کا م کرتا ہوں، خدا ہے اور دیکھ رہا ہے، میں مانتا ہوں مگر میں پھر بھی برے کا م کرتا ہوں، یہ ماننا کہ خدا ہے، دیکھ رہا ہے اور اس کا سامنا کرنا ہے انسان کو متنبہ کرتا ہے۔ ایسے انسان کی زندگی ہی خرا ترس ہوتی ہے، بیا حساس کہ اللہ سب پچھ جانتا ہے۔ انسان کے معاملات کو بدل دیتا ہے۔خدا کے ہونے کا احساس انسان کو انصاف اور ناانصافی کے خانوں میں سوچنا سکھا تا ہے۔ آج د نیا امن کی بات کرتی ہے مگر انصاف کی نہیں جبکہ امن منتجہ ہے انصاف کا اور تو حید کا احساس انسان کو مضوف بنا تا ہے۔

توحید کومان کرانسان سچائی کو پسند کرنے والابن جاتا ہے، وہ ہمیشہ پنچ بولتا ہے کیونکہ اس کا خدا سچائی کو پسند کرتا ہے، سچا انسان صحیح بات کہتا ہے چاہے وہ اس کے ماں باپ کےخلاف ،ی کیوں نہ ہو، سچائی انسان کواصو لی انسان بناتی ہے، اس طرح فرد پھر سماج منافقت سے از اد ہوجاتا ہے۔

انسان اوراس کی خواہشات کے پیچ دومیں سے ایک ہی رشتہ ہوسکتا ہے ایک بیر کہ انسان خواہشات کو کنٹر ول کرے اور دوسرا بیر کہ خواہشات انسان کو کنٹر ول کرے۔ جب انسان تو حید کو مانتا ہے تو خدا کی مرضی کے سامنے اپنی مرضی کوترک کر دیتا ہے اور اس کی خواہشات اس کے قابو میں رہتی ہیں۔

انسان اوراس کے غصے کے نیچ میں بھی دومیں سے ایک ہی رشتہ ہو سکتا ہے۔ ایک یہ کہ انسان غصے کو کنٹر ول کرے اور دوسرا یہ کہ غصہ انسان کو کنٹر ول کرے۔ جب انسان تو حید کو مانتا ہے تو خدا کے حکم کو مانتا ہے اور خدا کہتا ہے :" خدا کے نیک بندے وہ ہیں کہ جب انہیں غصر آتا ہے تو معاف کر دیتے ہیں " حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : جس کسی شخص نے اپنے غصے کو روکا ، اللہ قیامت کے دن اس سے اپنے عذاب کو روک لے گا۔ سماج کو غصے کی وجہ سے بہت نفصان پنچتا ہے۔ بھرے ہوئے '' تھانے ، جیل اور ہی پتال اس

سماج کو عصے کی وجہ سے بہت نقصان پہچتا ہے۔ بھرے ہوئے ''تھانے ، بیل اور ہپتال اس جلد: ۵۷ – شہارہ:۲ کاواضح ثبوت ہیں، دہلی میں شاہدر بے کے پاغل خانے کے سامنے لکھا ہے غصہ مت کرو۔'' انسان کی سوچ کا اس کے عمل پر اثر پڑتا ہے، سوچ اور عمل کا ایسار شتہ ہے جیسے بیل اور بیل گاڑی کا ۔جد هر بیل جائے گاادهر بیل گاڑی جائے گی ۔ د ماغ ایک باغ کی طرح ہے جب اس کی دیکھ بھال نہیں کی جاتی تو اس میں رگاڑ پیدا ہو جاتا ہے، منفی سوچ کے ساتھ مثبت اور تعمیری کا منہیں ہو سکتے۔ جب ہم تو حید کو مانتے ہیں تو ہماری دبنی صحت اچھی رہتی ہے اور ہم دبنی کثافت بھی نہیں پھیلاتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ غیبت، بہتان اور بڑ بولے پن کونا پسند کرتا ہے اور حسن خلن رکھنے کو پسند کرتا ہے۔

## اعتماد کا بحران

آج کی دنیا میں برائی کا تناسب اچھائی کے مقابل مسلسل بڑھرہا ہے اور ساج میں اعتاد کا بحران پیدا ہو گیا ہے۔ ایک باپ اپنی اولا دے کہتا ہے<sup>22</sup> جھوٹ مت بولو'۔ اگر کوئی ملنے آتا ہے تو کہتا ہے کہ کہہ دونہیں ہیں۔ ٹیچر کہتا ہے ایماند ارر ہو مگر خود کلاس نہیں لیتا، لیڈر کہتا ہے وطن کے لیے قربانی دو اور خود وطن کواپنے اوپر قربان کررہا ہے۔ ان حالات میں نٹی نسل کے سامنے کوئی رول ماڈل یا عملی نمونہ نہیں رہتا۔ نتیجہ ہیہ ہے کہ وہ مزے ہی کواپناعملی نمونہ بنا لیتے ہیں اور اپنے لیے خوش کا حصول ہی زندگی کا اہم مقصد گردانتے ہیں۔ قول وفعل کا بی تصاد احتماد کے بحران کا سبب بن گیا ہے۔

## زمين پرجنت

دنیا میں بہت سے نظام بنے اور مختلف فلسفے سامنے آئے جیسے کمیونزم، کیپیلزم، سوشلزم وغیرہ۔ان سب کا مقصد دنیا کو جنت یعنی ایک ایسا سماج بنانا تھا جس میں کمل انصاف ہو، امن ہو، خوش ہو، سکون ہو گر آج تک بیر ساری کوششیں ناکا مرہ ہی ہیں، یہاں تک کہ آج دنیا میں ایک نظریا تی خلا پیدا ہو گیا ہے۔ صرف اور صرف تو حید کانظر بیا لیک ایسی بات ہے جسے مان کر دنیا کو جنت بنایا جا سکتا ہے۔ آدمی جتنازیادہ تو حید کو مانے گا، اتنی زیا دہ ہرائی دنیا سے ختم ہو گی۔ جسمانی، دما خی، نفسیاتی اور روحانی طور پر صحیح ہونے اور متوازن سطح کا نام صحت ہے، نہ کہ بیاری کے نہ ہونے کا نام صحت ہے۔تو حید کے مانے والے کا مقصد خدا کی رضا حاصل کرنا ہوتا ہے اور جہد: 20 جند ای رضا حاصل کرنا ہوتا ہے اور ہوتا ہو تھیں ہو گی۔ تو حیداور قرآنی اخلاقیات ایک اسیاسی رشتہ خداکوراضی کرنے کے لیےانسان کو چھوٹ سے پر ہیز کرنا ہوتا ہے۔

احساس ذمهداري

تو حید کا مطلب ہےاس بات کا یقین کہ خدانے انسان کو پیدا کیا اور اس کی زندگی کود وحصوں میں تقسیم کیا؛ موت سے قبل کی زندگی اور موت کے بعد کی زندگی ۔ پہلی زندگی امتحان کے لیے ہےاور دوسری سزایا جزا کے لیے موت ایک تبادلہ ہے۔

اللہ موجود ہے، دیکھ رہا ہے اور اس کا سامنا کرنا ہے، وہ انسان کے خیالات کو لاشعور میں، انسان کی باتوں کوآ داز کی لہروں میں اور انسان کے کا موں کو حرارتی لہروں کی شکل میں ریکارڈ کرر ہا ہے۔ بیہ ماننا انسان میں احساس جواب دہی پیدا کرتا ہے اور دوسروں کا حق دینے والا اور ظلم نہ کرنے والا بنا تا ہے۔زندگی کہاں گزاری؟ جوانی کہاں گزاری؟ دولت کیسے کمائی اور کہاں خرچ کی؟ بیہ وہ سوالات ہیں جن کا موت کے بعد جواب دینا ہوگا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہر چروا ہے سے اس کے ریوڑ کے بارے میں پو چھا جائے گا یعنی اس کے ماتحوں کے بارے میں ۔ آج کل لوگ حقوق شناس ہیں نہ کہ فرض شناس ۔ میں عقیدہ فرض شناس بنا تا ہے۔

تو حيد پريفين كا مطلب ہے كہ خداب انتہا رحيم ہے، معاف كرنے والا ہے، انصاف كرنے والا اور سخت سزا دينے والا ہے۔ اسى طرح كا يفين انسان كوا ميد اور خوف كے درميان ركھتا ہے كيونكہ اگر صرف اميد ہى اميد ہوتو انسان گستاخ ہو سكتا ہے اور صرف خوف ہى خوف ہوتو انسان مايوس ہو سكتا ہے۔ حضرت ابو بكر كے بقول اگر آسان سے آواز آئے كہ ايك ادمى دنيا ہے جہنم ميں جائے گا تو ميں سمجھوں گا كہ ميں ہوں اور اگر آواز آئے كہ ايك آدمى جنت ميں جائے گا تو ميں سمجھوں گا

## ہمہوقت متنبہ

تو حید کامانے والا یہ مانتا ہے کہ خدا معبود ہے اور میں غلام۔ پھر اس کی پوری زندگی عبادت لیعنی سکون بن جاتی ہے اور اس طرح وہ خدا سے متعلق ہوجا تا ہے۔ مذہب اس کے لیے کوئی پارٹی وقت کی جلد: ۵۷ - شہارہ:۲

Λ١

نماز ہی ہمیں ہوتی بلکہ مذہب اس کی پوری زندگی پر حاوی ہوتا ہے۔ایسا حص ہمیشہ متنبہ رہتا ہے۔

انسانی اصلاح

دوطریقوں سے انسان کی اصلاح کی جاسکتی ہے، اندر سے باہر کی طرف اور باہر سے اندر کی طرف۔ایک طریقہ مد ہے کہ قانون یا سز اکا خوف پیدا کر کے انسان کو ہرائی کرنے سے روکا جائے اور دوسرا طریقہ مد ہے کہ عقیدہ کی پختگی کے ذریعے کہ خدا ہے اور دیکھ رہا ہے، اس کا سامنا کرنا ہے۔ مذہب اسی دوسر ے طریقے کو اپنا تا ہے کیونکہ ساج میں ایسے بھی لوگ ہوتے ہیں جو بے انتہا طاقتور ہیں اور جنھیں قانونی طاقت کا خوف نہیں ہوتا، انھیں صرف عقیدہ تو حید ہی راہ راست پر رکھ سکتا ہے۔ یہ عقیدہ ساجی شعور پیدا کرتا ہے۔تو حید کا مانے والا ایک زندہ خدا کو مانتا ہے، اس لیے وہ لال بتی کر اس نہیں کرتا، سرکاری پر اپر ٹی ہر بادنہیں کرتا۔تو حید کو مانے والا ایک اچھا ٹیچر، اچھالیڈر، اچھا ڈ اکٹر، اچھا انجینئر اور اچھا کمرک و خیرہ ثابت ہوتا ہے۔نتیجہ صاف ہے کہ کہ خوش اخلاقیات کا ارتکاز تو حید اور صرف تو حید ہی سے مکن ہے۔

ڈاکٹر محمود الحسن عارف\*

تفسير مظہری اورعلم حدیث

تفسیر مظہری وہ تفسیر ہے جسے اس کے فاضل مؤلف نے تقریباً تیرہ برس کی مدت میں وسیع مطالعے، گہر نے فور وفکر اورا نہتا ہی تد ہر فی القرآن کے بعد قارئین کے سامنے پیش کیا ہے۔ بیتفسیر فاضل مفسر کی حیات طیبہ کے اس دور میں کلمل ہوئی جب کہ ان کی علمی وروحانی صلاحیتیں پختہ اور متحکم ہو چکی تصویر نیز نصف صد کی سے زیادہ عرصے تک وہ ہندوستان میں اسلام کی نشا ۃ ثانیہ کے سلسلے میں اپنا عظیم تصویر نیز نصف صد کی سے زیادہ عرصے تک وہ ہندوستان میں اسلام کی نشا ۃ ثانیہ کے سلسلے میں اپنا عظیم تصویر نیز نصف صد کی سے زیادہ عرصے تک وہ ہندوستان میں اسلام کی نشا ۃ ثانیہ کے سلسلے میں اپنا عظیم تصویر نیز نصف صد کی سے زیادہ عرصے تک وہ ہندوستان میں اسلام کی نشا ۃ ثانیہ کے سلسلے میں اپنا عظیم تصور فی والے تعلیم کے تعرب کر چکے تصاور طویل مدت سے ہندوستان کی سطح پر بالعموم پیدا ہونے والے حوادث وا نقلابات کا قریب رہ کر مطالعہ کر رہے تھے؛ پھر سالہا سمال تک وہ پانی پت کی مسند قضا پر میں کن رہے تھے، جس کے فرائض کی بجا آور کی کے دوران ان کو فقہ، حدیث اور دیگر علوم اسلا میہ کا بکٹر ت مطالعہ کرنے کا موقع ملا تھا۔ اس منصب کے باعث ان میں حد در جاقوت فیلہ پیدا ہو چکی تھی ۔ پتوں مور ٹر رسال ہو تکی تصنیف کی بعا آور کی کے دوران ان کو فقہ، حدیث اور دیگر علوم اسلا میہ کا بکٹر ت

\* معروف اسلامی اسکالرو "تذکرهٔ قاضی محمد ثناء الله پانی پتی " کے مصنف

یوں تو متفتر مین نے تفسیر نگاری کے لیے کم از کم پندرہ علوم میں تبحر کی شرط رکھی ہے <sup>کے</sup>،الہذا تفسیر یا اس سے مصنف سے علمی وتحقیقی پا یے کو جاننے کے لیے ان سب علوم کا احصا منا سب تھا، کیکن ہمارے خیال میں چوں کہ ان علوم میں سے بیش تر علوم کی حیثیت ضمنی وتبعی (علوم آلیہ) کی ہے، اس لیے صرف اعلیٰ علوم کے اعتبار سے تفسیر مظہری کے تفسیر کی مباحث کا تجز سے پیش کرنا منا سب ہوگا۔ان علوم میں علم حدیث کے بابر کت علم سے اس بحث کا آغا ز کیا جا تا ہے۔

تفسير مظهري اورعكم روايت حديث

٨٣

تفییر مظہری اگر چذن حدیث کی کتاب نہیں ہے اور نہ خاص طور پر اس موضوع سے متعلق ہے، تاہم بیحقیقت ہے کہ یتفییر نہ صرف دولتِ حدیث سے مالا مال ہے، بلکہ اس تفییر میں اس علم کا وسعت وعمومیت کے ساتھ استعال ہوا ہے۔ اس علم سے تفییر میں فاضل مفسر نے فقہ داصولِ فقہ، اجتہاد، تاریخ وسیر، علم کلام اور علم تصوف وغیرہ کے مسائل کی تر تیب وقد بن کی۔ یعنی ہر موضوع کی بحث موضوع ہی سے شروع ہوئی اور اس پر اختتام پذیر ہوئی۔ اس بنا پر تفییر مظہری احادیث اور آثار صحابہ د تا ہین کے استخبار کے ذخیر سے پر مشتل ہے کہ شاید ہی کسی اور کتاب میں اتنا متنوع ذخیرہ روایات دستیاب ہو سکے۔ تفییر مظہری میں اس درجہ ذخیرہ احادیث جمع ہونے سے دوا ہم امور کا پتا چاتا ہے:

لان: فاضل مفسر کوذات ِرسالت ما ب صلی اللّه علیہ وسلم سے والہا نہ محبت وشیفتگی تھی ،اسی لیے وہ ہر شعبۂ حیات میں آنخصرت صلی اللّه علیہ وسلم کی بےلوث اطاعت کے جذبے سے سر شار تھے، جیسا کہ خود تفسیر مظہری میں متعدد مقامات پراس کے جزوایمان ہونے کی صراحت کی گئی ہے۔ س حارم: تفسیر کی دنیا میں یوں تو متعدد دبستان چلے آتے ہیں، مگر ان میں روایت پسند اور عقلیت

پرست کے دوفریق نمایاں ہیں، فاضل مفسر نے اپنا اسلوب ان دونوں کے بین بین رکھا ہے۔ کچھ مسائل کے لیے محض روایات پر انحصار کیا ہے اور بعض مباحث تد ہر فی القرآن ونظکر فی الاحادیث کا متیجہ ہیں۔ غرض اعتدال اور میا نہ روی کی ایک بہترین مثال قائم کی ہے۔ مختصراً ہم تفسیر مظہری کے اسلوب کو در تحریک مجددی' یا دستحریک نشأ ۃ ثانیہ اسلام' کا اسلوب قرار دے سکتے ہیں۔ جہد: 24 - ہمایہ ۲۰

کتب حدیث کی درجه بندی اورتفسیر مظهری

تفسیر مظہری میں جس وسعت اور کثرت کے ساتھ علم روایت حدیث سے استفادہ کیا گیا ہے، اس کا کچھانداز ہ مآخذ تغییر مظہری کی فہرست میں کتب علم حدیث پرایک نظر ڈالنے سے کیا جاسکتا ہے، جس سے پتا چکتا ہے کہ فاضل مفسر نے علم روایت حدیث کی تقریباً ۲ ۸ اور علم درایت حدیث کی ۱۹ کتابوں سے استفادہ کیا ہے۔ ان میں سے بیش تر کتب متعدد حصوں یا جلدوں میں ہیں۔ اگر ہر کتاب کی اوسط جلدیں د وفرض کر لی جا ئیں تو کل مجلدات کی تعداد ۲۱۰ ہوجاتی ہے۔ایک ہی موضوع پرا تنے وسیع ذ خیر ے کوزیر مطالعہ رکھنااورتفسیر میں جابحاان کے حوالے دینا فاضل مؤلف کی دسعت علمی اورتفسیر نویسی کے منفرادانہ اسلوب کاغماز ہے۔

تذکرہ نویسوں نےصحت وثقامت کی بنیاد پر کتب حدیث کے جو چارطبقات قائم کیے ہیں تفسير مظهري ميں ان جاروں طبقات كى نمائندہ كتب شامل ہيں۔ يحقق تفصيل حسب ذيل ہے: (الف) کتب حدیث کے پہلے طبقے میں ایسی کتابیں شامل ہیں، جن میں فقط متواتر اور مشہور روايات اوضحيح الإسنادا خبارا حادجمع كرنے كااہتمام كيا گيا ہو۔اس طبقے ميں صحيح بخارى صحيح مسلم اورمؤطا امام مالک شامل میں۔اس طبقے کی کتابوں کو ہر مکتب فکر کے مزد یک عقیدت داختر ام کی نگاہ سے دیکھا جاتااوران سےاستفادہ کیاجاتاہے۔

تفسير مظہري ميں ہر موضوع سے متعلق روايات ك سلسلے ميں اس طبقے كى كتابوں يرب پناہ اعتاد کیا گیاہے، تفصیل آ گے آرہی ہے۔

(ب) حدیث کے دوسرے طبقے میں سنن اربعہ (سنن ابوداؤد، سنن تر مذی، سنن نسائی وسنن ابن ماجہ )اور منداحد بن جنبل وغیرہ شامل ہیں۔اس طبقے کی کتابوں میں صحیح روایات کے ساتھ ساتھ کچھالیں احادیث بھی پائی جاتی ہیں جودرجہ صحت کونہیں پہنچتیں، تاہم ان کےابواب چوں کہا حکام فقد کی مناسبت سے مرتب کیے جاتے ہیں <sup>6</sup>اس لیے انھیں ایک مخصوص نام'' اسنن''' سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ عام فقہا کی طرح قاضی محدثناءاللہ صاحب نے بھی کتب صحاح کے بعدان کو مدار خِقیق تھہرایا ہے، گوا کثر بنظر احتیاط ان کی روایت کے متن دسند پرایک تنقیدی نگاہ بھی ڈال لی جاتی ہے۔ ملد: ۵۷ — شداره:۲

٨٦

(ج) تیسرے طبقے میں ایسی کتابیں شامل ہیں جن میں ضعیف، شاذ، منکر اور مضطرب وغیر قسم کی احادیث پائی جاتی ہیں، مثلاً مصنف ابن ابی شیبہ، مند ابی داؤد الطیالسی، مصنف عبد الحمید، مصنف عبد الرزاق ، سنن کبری، بیہ چی مسن طحاوی اور سنن الطبر انی وغیرہ <sup>لن</sup> تفسیر مظہری میں اس طبقے کی کتابوں سے بھی استفادہ کیا گیا ہے۔ البتہ بوقت ضرورت روایات میں موجود سقم کی نشاند ہی کر دی گئی ہے۔

(د) کتب حدیث کے طبقۂ چہارم میں واعظوں اور قصہ گوراویوں محوظیرہ کی مرتب کردہ کتابیں شامل میں، مثلاً ابن مردوبیہ ابوالشیخ اور ابن شاہین کی مرتب کردہ کتابیں۔ <sup>۸</sup> تفسیر مظہری میں فضائل اور بعض تاریخی احکام ومسائل یاعبرت انگیز امثلہ اور قصص کے لیے ان سے بھی استفادہ کیا گیا ہے۔ (ہ) کتب حدیث کی ایک اور جہت سے بھی درجہ بندی کی گئی ہے۔ وہ اس طرح کہ کتب حدیث کی کہایی قسم کتب صحاح پر مشتمل ہے، جس میں کتب ستہ (صحیحین وسنن اربعہ) شامل ہیں۔ ان کی دوسری قسم "المجو امع" پر مشتمل ہے، جن میں کم از کم آ ٹھ موضوعات (عقائد، احکام،

ان في دومري م التجواهي پر سن مج، بن من از ۱۱ ه موسوعات ( علما مداره م موسوعات ( علما مداره ه موسوعات ( علما مداه الرقاق، آداب طعام، آداب نوش تفسير، تاريخ وسير، سفروقيام وقعود (بساب المشمائل )، فتن اور مناقب پر روايات جمع كي جاتى بيس، مثلاً جامع الصحيح للبخارى و جامع السنن للتو مذى وغيره .

اس سلسلے کی تیسری قشم''مسانید'' پر محیط ہے، جس میں ایسی کتابیں شامل ہیں جن میں احادیث کو صحابہ (راوی اول) کے نام پر جمع کرنے کا اہتمام کیا جاتا ہے، مثلاً مسند احمد بن حنبل ومسندا بی داؤدالطیالسی وغیرہ۔

قتم چہارم کتب معاجم ہے، جن میں روایات کو اسا تذہ (شیوخ) یا شہروں کے نام پر (حروف پہچی کی تر تیب سے ) جمع کیاجا تا ہے مثلاً معجم الطبر انی وغیرہ۔

اسی درجہ بندی کے مطابق پانچویں قشم''متدرکات'' ہے جن میں کسی خاص محدث کی نظر انداز کی ہوئی ان احادیث کو جمع کرنے کا ہتمام کیا جاتا ہے جواس کی شرائط پر پورا اتر تی ہوں ، مثلاً متدرک حاکم علی اصححت ین ۔ قشم سادس منتخر جات کی ہے، جس میں کسی خاص مصنف کی روایات کواس انداز سے جمع کیا

جاتا ہے، جس سے منتخرج کے مصنف تک ان روایات کی سند پہنچائی جاتی ہو، مثلاً ''مستخرج انی بکر جلد: ۵۷ – شہارہ:۲ الاسماعیل علی ابتخاری' وغیرہ۔ ساتویں قشم اجزا ہے، جس سے وہ چھوٹے چھوٹے اجزا مراد ہوتے ہیں، جوکسی خاص صحابی یا تابعی وغیرہ سے تحریری صورت میں مروی ہو۔<sup>9</sup> تفسیر مظہری میں اس تقشیم کے لحاظ سے بھی ساتویں قشم میں کتب حدیث کے کثرت حوالے ملتے ہیں۔ گویاتفسیر مظہری اس اعتبار سے تمام کتب حدیث سے استفادے کا شرف رکھتی ہے۔

فاضل مفسر كامحد ثانه يابيه

عام طور پر محدثین کے تین طبقات ہیں: پہلا درجہ مند ملحا پھر محدث للمحا اور سب سے اونچا درجہ حافظ کا ہے۔ ہمارے خیال کے مطابق تفسیر مظہری کے والا قدر مصنف اپنے دور میں علم حدیث ک سب سے اونچے درج یعنی حافظ الحدیث کے درج پر فائز تھے۔تفسیر مظہری میں موجود عظیم الشان محدثان یملمی وتحقیق کا م سے بیابت پوری طرح واضح ہوجاتی ہے۔

حافظ الحديث سے وہ محدث مراد ہے جواحا دیث کے ساتھ ساتھ اسانید اور اساءالر جال کاعلم بھی رکھتا ہو، جوسنن نبوی کا عالم، طرق حدیث پر بھرت رکھنے والا ، اسانید میں فرق جانے والا اور اجتہا د کی غرض سے مجمع علیہ اور مختلف فیہ روایات کا عالم ہو۔ جمت ، درایت حدیث کے مختلف الفاظ مثلاً جمت ، ثقہ، مقبول یا وسط ، لاباس ، بہ صدوق ، خشوع ، شیخ ، یعنی ضعیف ، متر وک الحدیث اور ذاہب الحدیث میں فرق کر سکتا ہو دعن ( حدیث سنن ) اور ان سے جوروایات نقل کی جاتی ہیں ، ان دونوں میں تمیز کر سکتا ہو، غرض روایت اور درایت دونوں پر حاوی ہو۔ <sup>ع</sup>ل

ابتداءً حافظ الحديث کے متعلق ب شاراحادیث مع اساداز ہریاد ہونا ضروری سمجھا جاتا تھا، چنانچہ بقول حاکم نیسا پوری، حافظ الحدیث کو پانچ لا کھ حدیثیں یا دہونی چاہئیں۔ سلستا ہم آہستہ آہستہ بیر تعداد گھٹتی گئی تا آئکہ میں ہزار مقرر ہوگئی، اسی بنا پر سیوطی بعض محد ثین کے حوالے نے قتل کرتے ہیں کہ ''جب تک کوئی میں ہزار حدیثیں نہ لکھ لے ہم اسے 'اہل الحدیث ' شارنہیں کرتے۔ <sup>سل</sup> '' تاہم مشہور محدث ابن سیدالناس نے روایات کی تعداد مقرر کرنے کو غیر ضروری قرار دیا ہے اور کہا ہے کہ تعداد کا تعین ہر زمانے میں مختلف رہا ہے۔ بہر حال جواپنے زمانے میں علم حدیث ( روایت و درایت ) میں ممتاز ہو، جلد: 24 - شہارہ: ۲ اس<sub>اء</sub>الرجال کے نیمیں اسے اتنی مہارت ہو کہ وہ راوی اوراس کے شیخ کوجا نتا ہو <sup>چل</sup>م حدیث میں اس کی معلومات مجہولات سے زیادہ ہوں۔وہ حافظ الحدیث ہے۔<sup>20</sup>

قاضی صاحب تحولا بالا'حافظ ہونے کے معیار پر کمل طور پر پورا اترتے ہیں، آپ نے اپنے عہد کے تین نامور اور چوٹی کے اسا تذہ (شاہ ولی اللّٰہُ، شَخ محمد فاخر محدث اور حضرت مرز ا مظہر جان جانالؒ) سے با قاعدہ تعلیم کے ذریعے اکتساب حدیث کیا تھا؛ آپ کی اسادعلمی اپنے عہد میں سب سے جیر اور عالی تھیں، کیوں کہ آپ کی سند میں ہندوستان اور حجاز مقدس کے تینوں عظیم القدر سلاسل (سلسلۂ شخ سالم البصری، سلسلۂ شخ ابوطاہر المدنی اور سلسلۂ شخ محمد حیات السندی، کی جا ہو گئے تھے۔

قاضى صاحب كااسلوب حواله نوليي

قاضی صاحب کے تبحرعکمی کا اندازہ روایات کی کثرت سے نہیں بلکہ حدیث نولیی کے اسلوب سے بھی کیا جاسکتا ہے۔ جدیث لکھنے، اس پر نفتد و تبصر ہ کرنے، اس سے استیثها داور ایتخر اج احکام کرنے کے انداز واسلوب سے ان کے پختہ کا رمحد ث اور حافظ حدیث ہونے کا ثبوت ملتا ہے۔ ان کے اندازتج برکی خصوصات مخضراحسب ذیل ہیں: (الف) متفقها نہ اسلوب تحریر: عام طور پر احادیث لکھنے کے دوطریقے ہیں، ایک وہ طریقہ ہے جو محدثین ( مثلاً امام ما لک اورامام بخارکؓ وغیرہ ) کے ہاں ملتا ہے۔ بید صفرات پہلے احادیث بیان کرتے ہیں اورضمناً احکام ومسائل کاان سے استنباد اور اینخراج کرتے ہیں۔ دوسراطریقہ فقہا کا ہے جواحکام ومسائل کا ذکر پہلے کرتے ہیں اوراحادیث ودیگر شواہد کا ذکر بعد میں مشہور فقتها مثلاً مرغینا نی (صاحب ہدایہ ) سرحسی (صاحب شرح السیر الکبیر ) ، ابوالقاسم کی المدونہ اورامام شافعی ( کتاب الدم ) وغیرہ کے ہاں حدیث فقل کرنے کا یہی طریقہ اپنایا گیا ہے۔تقسیر مظہری میں بھی اسی مؤخر الذکر طریقے کی پیروی کی گئ ہے، مثال کے طور پر سورۃ البقرۃ کی آیت ۱۹۶ کے تحت لکھا ہے: وَأَتِمُوا الْحَجَّ وَالْعُمُرَةَ... هذه الآية حجّة على وجوب الحج والعمرة ووجوب اتمامها وعدم جواز فسخ الحج بالعمرة وامما وجوب الحج فقد انعقد الاجماع على انّه فرض محكم على الاعيان وهوا احد اركان الاسلام قال الله تعالى ... قال رسول الله صلّى الله عليه وسلم بني الاسلام على خمس... متفق عليه وفي الباب احاديث كثيرة. مگر محدثانهانداز کے تحت اس میں قدرے مجتہدانہ جدّت پیدا کرنے کی کوشش کی گئی ہے مثلاً یہ کہ ماخذ فقہ میں سب سے زیادہ زورقر آن اور حدیث پر دیا گیا ہے۔ نیز تواتر اور کثرت کے ساتھ احادیث فقل کی گئی ہیں جس سے بیرمباحث فقد کے بجائے حدیث وتفسیر کے مباحث زیادہ دکھائی دیتے ہیں۔اس سے پتا چلتا ہے کہ قاضی صاحب کا تفسیر میں مباحث فقہ پر لکھنے کا مقصد لوگوں کو مخص مسائل ابىرىل— ٢٠٢٥ء حلد: *۵*۷ — شیاره: ۲

۸٩

واحکام فقد ہے آگاہ کرنا نہ تھا (گوضمناً بیہ مقصد بھی پورا ہوتا ہے ) بلکہ اصل مقصد اہلِ علم میں احیا ئے سنت اور رجوع الی القرآن کی اس آواز کو زور دار بنانا تھا جو اسلام کی نشاۃ ثانیہ کی تحریک کا مرکز ی ہدف رہا

(ب) حافظ ابن جحرَّ اور ابوعیسیٰ ترمذی سے اظہار تاثر: کتب حدیث میں احادیث لکھنے اور بیان کرنے کا انداز کیساں نہیں ہے۔ امام بخاری کا معنقتها نہ انداز (جس میں فہم حدیث بصورت ابواب ہے)، امام مسلم بن الحجاج القشیر ی کے اسلوب سے (جس میں ابواب کی پابندی ملحوظ نہیں رکھی گئی ہے)<sup>دلل</sup> حافی مختلف ہے۔ اسی طرح شارحینِ کتب حدیث نے بھی الگ الگ اسالیب تحریر اختیار کیے ہیں تفسیر مظہری میں محدثین کے اسالیب میں سے دو حضرات سے تاثر بہت نمایاں ہے: (ولاً: تفسیر مظہری میں احدیث نے اسی کر اور ایو میں کی دو تحضر نفذ و تبعر ہ کرنے میں امام حدیث ابوعیسیٰ تر مذی (م: 20 مرد میں اور اور یہ تمایاں ہے، اس کی وجہ یہ کرنے میں امام حدیث ابوعیسیٰ تر مذی (م: 20 مرد میں اور میں کا حوالہ دینے یا ان پر مختصر نفذ و تبعر ہ ج کہ من تر مذی کی اساد کے متعلق تفیدی ملاحظات اور مذاہب کے مواقع خلاف کی نشاند ہی کرنے کا طریقہ سب سے منفرد ہے۔ <sup>61</sup> میں مثال نہیں میں ہیں میں میں اور میں ) جامع اور مفید اضافات ہیں، جس کی کسی اور کتاب میں مثال نہیں ملیں۔

امام ابوعیسی ترمذی سے تاثر کا پتا بڑی آسانی سے چل جاتا ہے۔ کیوں کہ تفسیر مظہری میں تر مذی کے خاص الفاظ اور خاص ترا کیب، مثلاً :"وفی الباب" ،<sup>تل</sup>ط ذا حدیث حسن صحیح" <sup>لل</sup>اور "حدیث غویب لا نعوفہ الا من حدیث"<sup>۲</sup> (فلاں)وغیرہ کاذ کر بکثرت ملتا ہے۔

علاوہ ازیں تفسیر مظہری کے اسلوب تنقید بالحضوص مختصر تنقیدات میں بھی تر مٰدی سے مشابہت بہت داضح ہے،مثال کے طور پر حسبِ ذیل اقتباسات پر غور فر مایئے:

ہم کہتے ہیں کہ عبداللد بن حکیم کی سنداوراس کا متن مضطرب فیہ ہے، الہذاوہ ہماری فض کردہ صحاح کی روایت کے مقابلے میں پیش نہیں کی جاسکتی ۔ اس میں عبداللد بن عزیز بھی ہے۔ ابوحاتم رازی کہتے ہیں کہ اس کی حدیثیں منکر ہیں اور میر نے زد یک ان میں سچائی نہیں ہے ، علی بن حسین الجید کہتے ہیں کہ وہ کچھ بھی حیثیت نہیں رکھتا اور ہی کہ وہ جھوٹی حدیثین فض کرتا ہے۔ <sup>11</sup> '' اوراس حدیث کو انکہ کی ایک جماعت نے صحیح تسلیم کیا ہے، کیکن سند کے اعتبار سے نہیں بلکہ جلد: 24 - شہارہ: ۲ تفسير مظریری اور علم حديث شہرت کے لحاظ سے' <sup>۲۳</sup> اور ابن سليمان کمزور ہے جس کی موصول حدیث کے ساتھ حجت قائم نہيں ہو سکتی۔ چہ جائيکہ موقوف حدیث کے ساتھ <sup>20</sup> اور اس کی سند ميں معلّی بن حلال ہے۔ یحیٰ کہتے ہیں کہ وہ حدیثیں گھڑ تا تھا۔ <sup>۲۲</sup>

اس نوع کی مختصر، مگر جامع تنقیدات کا اگرسنن تر مٰدی کوسامنے رکھ کر مطالعہ کیا جائے ، توبیہ مشابہت ازخود نمایاں ہوجاتی ہے۔ مَانِباً متون واسناد حدیث یر مختصر تقیدی تبصروں میں جس طرح حضرت قاضی نے امام تر مذکع کا تتبع کیا ہے، اسی طرح تفصیلی وتنقیدی تبصروں میں ان کواہن حجر کا اسلوب پیند ہے۔ ابن حجرؓ ویسے بھی ان کے محبوب ترین اور بکثرت استفادہ کرنے والے مصنف ہیں، چنانچہ انھوں نے تفسیر میں ابن حجرٌ کا ذکر بميشم متقداندانداز مي كياب مثلاً: "قال الحافظ" 2 ما "الشيخ ابن حجر" كي "حافظ ابن حبطو<sup>، 9</sup> وغیرہ...اس سے بھی ابن تجڑ سے ان کے گہر بے تاثر کا پتا چلتا ہے۔مزید برآ ل ابن تجرمختلف احادیث سے جونتائج اخذ کرتے ہیں قاضی صاحب اکثر ان سے اتفاق کا اظہار کرتے ہیں۔ <sup>میں</sup> تفصیل تقیدی تبر \_جن میں ابن جر کاخصوصی تقیدی انداز نمایاں ہے، حب ذیل طریقے پر ملتے ہیں: <sup>‹</sup> میں کہتا ہوں کہان احادیث کوقران اور متّع سے کوئی واسط نہیں اس لیے کہان میں سےکوئی آیت بھی جمۃ الوداع سے متعلق نہیں بلکہان کاتعلق تو ، دصلح حدید،' کے ساتھ ہے اور نبی اکر مسلی اللہ علیہ وسلم نے ہجرت کے بعد جة الوداع سے يہلے کوئى بھى جنہيں کيا۔لہذابہ "ھدى تمتَّع" كيب ، موسکتی ہے، بلکہ بیتونفلی ہدی ( قربانی )تھی۔'<sup>اس</sup> اس میں روایات پر تاریخی اعتبار سے تبصر ہ کیا گیا ہے جوابن جڑگا خاص انداز ہے، ایک اور مقام يرقم فرماتے ہيں: ''میں کہتا ہوں کہان دونوں احادیث کا'' مدعی'' سے کوئی تعلق نہیں ہے، اس لیے کہ وہ ابن عباسؓ اورابن عمرؓ کا مسلک تھا۔اس لیے کہ جوکوئی مکہ مکرمه کی طرف" هدی "قربانی کاجانور بیچےاوراس کا بچ کرنے کاارادہ نہ ہو، توبیحکم اس کے متعلق ہے کہ اس پر وہ تمام با تیں حرام ہوجا کیں گی جو ابررل <u>- ۲</u>۰۲۵ حلد: ۵۷ — شهاره:۲

واضح ہوتا ہے کہ تفسیر مظہری کاعلم حدیث وروایت میں پایہ نہایت بلند ہےاور نیز بیہ کہ اس میں علم حدیث کے سرسری اور عامیا نہ انداز کے بجائے'' اربابِ فن' کے خاص نہج اور اسلوب سے نہایت اعلیٰ وار فع معلومات بہم پہنچائی گئی ہیں۔

احادیث وروایات فقل کرنے کے مقاصدِ اساسیہ

L

فن کوئی بھی ہو، جب تک اس کا استعال موقع وکل اور ضرورت کے مطابق نہ ہوا اس کی افادیت مشکوک رہتی ہے، علم حدیث فی نفسہ بڑا پا کیزہ اور مقدس ترین علم ہے، کیکن دیکھنا یہ ہے کہ قاضی صاحب نے اس کو کن مقاصد سے مربوط کر کے بیان کیا ہے۔ ہمارے خیال میں بی مقاصد حسب ذیل ہیں: (الف) جیسا کہ ہم مقدم میں بالنفصیل ذکر کر آئے ہیں، تفسیر مظہری، تفسیر بالروایت اور تفسیر بالدرایت کا ایک ایسا معتدل مجموعہ ہے جس میں دونوں کا حسنِ امتزان نظر آتا ہے۔ اس میں آتا رصحابہ ہ وتا بعین ہے۔ جس کثرت ووسعت کے ساتھ استفادہ کیا گیا ہے وہ متاخرین کے دور میں اپنی مثال آپ ہنا ہریں تفسیر المزول کے لیے احادیث کی ہوت کے ساتھ استفادہ کیا گیا ہے وہ متاخرین کے دور میں اپنی مثال آپ بناہریں تفسیر المنقول کے لیے احادیث کا بکترت استعال ہوا ہے، جو یقدیناً برکل ہے۔ (ب) تفسیر مظہری میں آیات کے مواد واستعال (اسباب وشانِ زول) اور فقہی نظائر وامثال کے جہد: 24 – شہدری ا تفسير مظہرى اور علم حديث ليے بھى احاديث سے استفادہ كيا گيا ہے۔ اس طرح تفسير مظہرى ميں احاديث كى اہميت دوگوند بلكہ سه گوند ہے۔ اولاً شانِ نزول كے مطالعہ كے ليے، ثانياً قرآن اور ثالثاً نظائر وامثال ودلاكل فتہيہ كے ليے۔ يقيناً يہ استعال بھى موقع محل اور ضرورت كے مين مطابق ہے۔ (ج) تفسير مظہرى ميں مختلف علوم مثلاً: علم فقد ، علم الكلام ، علم الا خلاق و الموعظه ، علم التاريخ و السير اور علم تصوف وغيرہ كے مباحث ميں علم حديث وروايت سے مددلى كى ہے۔ اس طرح ان سب علوم كو خالص محدثانہ اور محققانہ انداز سے مرتب كيا گيا ہے، مزيد بران علم لغت واهن تقاق بھى روايت كذكر سے خالى نہيں ہے۔

فهم حديث

امام بخاریؓ نے کتاب العلم کے باب فہم میں آخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا بیار شاذقل فرمایا ہے: " فلیبلغ الشاهد الغائب. ربّ مبلغ او عیٰ من سامع" پس چا ہے کہ سنے والا نہ سنے والے کو بیہ پیغام پہنچا دے۔ اس لیے کہ مکن ہے غائب سامع سے زیادہ حفاظت کر سکتا ہو۔ گویا رسالت ماب صلی اللہ علیہ وسلم کے نزدیک اصل مسکد فہم کا تھا، جس کے لیے حاضر ہونے کی شرط غیر ضروری ہے۔ تاریخ اسلام میں متعدد ایسے نامور افراد گزرے ہیں جنھوں نے فہم حدیث میں بڑانام پیدا کیا۔ قدرت نے قاضی صاحب کو ایسا ہی خلاق ذہن عطا فرمایا تھا کہ تغیر مظہری میں فہم قرآن کے ساتھ ساتھ فہم حدیث کا بھی انھوں نے جمر پور مظاہرہ کیا ہے۔ ان کے اس وصف یعنی فہم حدیث کا مکمل طور پر ابواب فقہ میں اظہار ہوتا ہے جہاں وہ احادیث سے محیح نتائج اخذ کرتے اور انھیں حالات دمسائل پر منطبق کرتے ہیں۔ کہت

> علم درایت حدیث اورتفسیر مظهری سیار مدان

حدیث اوراس کے ذیلی مضامین سے تعلق رکھنے والے اس علم کوعلم'' اصولِ حدیث وصطلح الحدیث''بھی کہاجا تاہے۔علم اصول حدیث کی نشو ونما بھی علم روایت کی طرح قر آن وسنت کے زیر سمایی جلد: ۵۷ – شہارہ:۲ عمل میں آئی۔ قرآن وحدیث میں جس طرح سچی بات کہنے اور قبول کرنے پر اور جھوٹی بات سے اجتناب کرنے پر زور دیا گیا ہے، ان ہی خطوط پر علم اصول ودرایت حدیث کی بنیا درکھی گئی، جس کی بنا پر صحیح اور غیر صحیح حدیث وروایات میں فرق کیا جاتا ہے۔

فاضل مفسر کوملم درایت واصولِ حدیث میں تبحر حاصل ہونے کی وجہ سے جوامتیاز حاصل تھا اس کا انداز د تفسیر مظہری اور اس موضوع پر اس کے ماخذ سے (جوتقر یباً بیس کتابیں ہیں ) بخو بی انداز ہ کیا جاسکتا ہے۔ تفسیر مظہری میں اس علم اور اس کے متعلقات سے بکثر ت استفادہ علم روایتِ حدیث کی تشریح وتوضیح اور اس کی تقدید قعقیب کے لیے کیا گیا ہے۔ تفسیر مظہری میں علم درایت کے حسب ذیل پہلوخاص طور پر قابلِ ذکر ہیں:

| ىرپى | فتحد | ا_معر |
|------|------|-------|
|      |      | / -   |

ایک محدث کی حیثیت سے تفسیر مظہری میں قاضی صاحب اپنا یہ فرض سیحصتے ہیں کہ حدیث کی شناخت کریں کہ آیا وہ صحیح الاسناد ہے یاضعیف الاسناد، نیز سہ کہ ابواب فقہ میں اس پر کس حد تک اعتماد کیا جاسکتا ہے۔

متن اور سند کی صحت وثقامت کی بنا پر روایات کی جوتقشیم کی جاتی ہے اس کے تحت صحیح، حسن اور ضعیف <sup>470</sup> تین اقسام پیدا ہوتی ہیں۔تفسیر میں ان نتیوں کا ذکر کیا گیا ہے، <sup>477</sup> امام تر ندی کی خاص اصطلاح حسن صحیح اور حسن غریب، <sup>272</sup> کا ذکر بھی اسی زمرے میں شامل ہے۔<sup>477</sup>

سند کی بحیل وعدم کے لحاظ سے احادیث کو مرفوع، موقوف، مرسل، مقطوع (منطقع) اور مفصل<sup>90</sup> وغیرہ اقسام میں تقسیم کیا گیا ہے، ان اقسام روایت کا تذکرہ بھی تفسیر میں جا بجاملتا ہے۔ <sup>س</sup> طرق (لفظی معنی رائے، اصطلاحاً روایت کے مختلف سلاسل) کے لحاظ سے کی جانے والی تقسیم کے ارکان اربعہ، یعنی متواتر، مشہور، عزیز، غریب اور خبر واحد <sup>11</sup> کا بھی تفسیر میں تذکرہ کیا گیا ہے۔<sup>11</sup> اسی طرح متن وسند کی دیگر کمز دریوں کی بھی تفسیر مظہری میں اکثر نشاند، ہی کردی جاتی ہے۔ مام طور پر اہل اصول نے وجو ہ ضعف کی بنا پر کمز در احادیث کی اقسام کو المات کی بڑھا دیا ہے، مگر بقول علامہ ابن الصلاح ان میں سے اکثر اقسام کبھی واقع ہی نہیں ہو کمیں، آگے چل کر پھر بیا قسام دو حصوں میں منقسم ہوجاتی ہیں، اولاً وہ جو کسی متن کی کمز دری کے باعث اور ثاناً وہ جو کسی سند کی خامی کی بنا پر ضعیف جلد: 24 - شہدہ ا تفسیر مظہری اور علم حدیث بیں۔الیما حادیث دروایات میں سے شاذ ، مضطرب المتن وسند، متر وک ، منگر، موضوع ، مختلط ، مقلوب، معلل اور مجہول<sup>سن</sup> وغیرہ کاذکر اوراق تفیر میں بکثرت کیا گیا ہے۔<sup>۲۲</sup> روایات کی ان مختلف اور منتوع اقسام کے ذکر سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ تفییر مظہری کے فاضل مفسرعلوم حدیث پرکس درجہ عبورر کھتے تھے۔ ۲ **تنقدر دواق** 

احادیث کی صحیح شناخت اور صاحب فن کی حیثیت سے احادیث کی اسناد پر جو تنقیدی نظر ڈالی جاتی ہے اور اس کے تحت راویوں کے حال پر جو گفتگو کی جاتی ہے، اصطلاح میں اس کو ' علم اساءالر جال' کہا جاتا ہے۔ مسلمانوں کا بیدوہ عظیم الثان کا رنامہ ہے جس کی کسی مذہب میں کوئی مثال نہیں ملتی ۔ مشہور جرمن مستشرقی ڈاکٹر سپر نگر (Sprenger) نے بجا طور پر ککھا ہے کہ مسلمانوں نے اساءالر جال کا جو فن ایجاد کیا اور جس کے تحت پانچ لا کھا انسانوں کے اساء وا حوال محفوظ ہیں وہ دنیا کی تاریخ میں بے نظیر

قاضی څړ نناءالله صاحب کوعکم اساءالر جال سے معروضی حیثیت سے سابقہ پڑا۔ براہِ راست واسطہ تو علم حدیث (قِفیر) سے تھا،لیکن روایات حدیث کو جانچنے کے لیے چونکہ علم اساءالر جال پر عبور حاصل ہونا ضروری ہے،اس لیے قاضی صاحبؓ نے تفسیر میں اس علم سے بھی استفادہ کیا۔

روایت کی تقید آ کے چل کر پھر دو حصوں میں بٹ جاتی ہے، مثبت لیخی متن وسند کی صحت وثقابت ثابت کرنے والی تقید منفی لیخی وہ تقید جومتن وسند کے ضعف واضطراب کو واضح کرنے کے لیے کی جائے۔ان دونوں مقاصد کے لیے محد ثین کے ہاں تقریباً بارہ قتم کے الفاظ یا جملوں کا روان تھا، یہ الفاظ یا جلے در حقیقت ان افراد کی عالمانہ ومحد ثانہ حیثیت ومرت کے مطابق <sup>۲۷</sup> وضع کیے گئے ہیں۔ تغییر مظہر کی میں ان میں سے تقریباً تمام الفاظ اور جملوں کا اپنے اپنے مقام پر ذکر ملتا ہے، مثلاً: (الف) صحابہ کرام ؓ کے بارے میں محد ثین کے ہاں محض صحابی کہد دینا کا فی خیال کیا جاتا تھا۔ تفسیر مظہر کی میں بھی صحابہ کرام ؓ کے اعلیٰ دینی وعلمی رتبے کا دفاع کیا گیا ہے۔ <sup>20</sup> مطہر کی میں بھی صحابہ کرام ؓ کے بارے میں محد ثین کے ہاں محض صحابی کہد دینا کا فی خیال کیا جاتا تھا۔ تفسیر مظہر کی میں بھی صحابہ کرام ؓ کے اعلیٰ دینی وعلمی رتبے کا دفاع کیا گیا ہے۔ <sup>20</sup> مطہر کی میں بھی صحابہ کرام ؓ کے اعلیٰ دینی وعلمی رتبے کا دفاع کیا گیا ہے۔ <sup>20</sup> مطہر کی میں بھی صحابہ کرام ؓ کے اعلیٰ دینی وعلمی رتبے کا دفاع کیا گیا ہے۔ <sup>20</sup> مطہر کی میں بھی صحابہ کرام ؓ کے اعلیٰ دینی وعلیٰ میں میں میں بھی صحابہ کرام ؓ کے اعلیٰ ہیں ہیں ہے میں تھیں تھی والی ہیں ہے۔ 20 میں ہے تقام پر ذکر متا ہے ، شرا

اسی طرح قاضی صاحب نے تفسیر مظہری میں خالص محدثانہ انداز اور اسلوب سے احادیث وروایات پر تفید کر کے کمل طور پر حدیث نو لی کا اعلیٰ معیار قائم کیا ہے جوتفسیری دنیا میں خال خال ہی نظر آتا ہے۔ یہ تفیدات فقد کی احادیث پر تو بھر پور اور کمل ہیں ، اور باقی موضوعات پر جز دی ہیں۔ اس سلسلے میں فاضل مفسر کے بے لاگ اور غیر متعصّبا ندرو یے کا بیعالم ہے کہ ان تفیدات سے خود مسلک حنفی کی موکدر وایات بھی محفوظ ندرہ سکی ہیں۔ سر علم در ایت حدیث کی محفوظ ندرہ سکی ہیں۔ تفسیر مظہری میں جس گہرائی اور گیرائی سے علم حدیث اور علم روایت حدیث کا مطالعہ بیش کیا گیا جہد: 24 - شہدارہ: ۲

عام طور پر بیتلیم کیا گیا ہے کہ تمام صحابہ کر الم عدول سے، لہذا ان کی موقوف روایات <sup>94</sup> بھی قبول کی جاتی ہیں، لیکن بہر حال بیر ضابطہ کلی نہیں ہے۔ بعض اوقات اس میں بہت احتیاط کی ضرورت ہوتی ہے، بالحضوص اس وقت جب صحابہ کر الم گل روایات باہم دیگر مختلف ہوں، ظاہر ہے کہ ایسے موقعوں پر بیر ضابطہ نا فذنہیں ہوسکتا۔ ایسے مقامات پر عام طور پر سب روایات ذکر کردی جاتی ہیں، اوران میں کس اور پہلو سے ترجیح دینے کی کوشش کی جاتی ہے۔ <sup>2</sup> بیاس لیے بھی ضرور کی ہے کہ بعض مقامات پر موقوف روایت کے متعلق بید قیاس ہوسکتا ہے کہ مکن ہے صحابہ کر الم ٹی ایک رائی جاتی ہے موقوف ہو۔ چنا نچہ قاضی صاحب ایک مقام پر کیسے ہیں:

''ہم کہتے ہیں کہ ہم اس بات کو تسلیم نہیں کرتے ، کہ وہ روایت مرفوع کے حکم میں ہے۔ ہو سکتا ہے کہ حضرت عبدالللہ بن عمرؓ اور حضرت عا نَشہؓ نے آیت قرآ نیہ سے استدلال کر کے ایام تِشریق میں روزےر کھنے کے جواز کا فتو کی دیا ہو۔''<sup>اکے</sup>

(ج) راوی کے قول وعمل میں اختلاف کا مسئلہ: علی ہزاالقیاس اگر راوی کا اپنا قول یاعمل اپنی بیان کردہ روایت کے خلاف ہوتو ایسی صورت جلد: ۵۷ - شہارہ:۲ میں اس کی بیان کردہ روایت خواہ مرفوع ہو یا موقوف، قابل استناد نہیں رہتی ۔ جیسا کہ حضرت عبداللہ بن عمرٌ اور حضرت عائشہؓ کے متعلق تحولہ بالاا قتباس میں فاضل مفسر نے صراحت کی ہے۔ <sup>72</sup> ایک مقام پر اس کی وجہ ریکھی ہے کہ راوی کے قول وعمل میں اختلاف اس بات کی علامت ہے کہ وہ روایت قابل عمل نہیں (منسوخ) ہے، در نہ خود اس کا اپناعمل اس کے خلاف نہ ہوتا۔ <sup>272</sup> ( د) راوی کے متعلق تضعیفی اقوال کی کثرت:

اگر کسی راوی کے متعلق موافق و مخالف دونوں قسم کی تقیدات مروی ہوں، بقول صحی صالح تیسری صدی اور مابعد کے راویوں کے متعلق اسی قسم کی صورتِ حال اکثر در پیش ہے: اوایسے موقعوں پر محد ثینؓ نے قبول روایت کے لیے پچھ موٹی موٹی شرائط مثلاً عقل، بلوغ، اسلام، قوتِ حافظہ فسق کا عدم ظہور وغیرہ ملحوظ رکھتے ہیں۔قاضی صاحب بھی قبول روایت کی ان شرائط سے پوری طرح متفق بلکہ اس سے ایک قدم آگ بیں۔اس نوع کے معاملات میں قاضی صاحب کا طریق کا رہے ہے کہ جس رادی کی اس کے بیشتر ناقدین نے تضعیف کی ہو، تو کثرتِ رائے کی بنا پر وہ اس کی روایت کو قبول کر او خلاف ہیں۔ <sup>62</sup> لیکن اگر پچھ ارباب فن اس کو سچا سمجھتے ہوں یا اسے کسی اور معتبر رادی کی تائید حاصل ہوجائے تو اسے قبول کر لینا چا ہے۔ چنا نچہ ایک مقام پر این چر <sup>51</sup> اور دوسرے مقام پر علامدا بن ہمام

(ہ) ثقہراوی کااضافہ:

اسی طرح کا ایک مسلد ثقدراوی کے اضافے سے متعلق ہے۔ اگر کوئی معتبر اور ثقدراوی کسی روایت کے الفاظ میں پچھاضا فہ کرد ہے جس کی دوسر سے راویوں سے تائید وتو ثیق نہ ہوتی ہوتو بعض اہلِ مسالک اس اضافے کو قبول نہیں کرتے مگر قاضی صاحب فقہ خفی کی ترجمانی کرتے ہوئے مذکورہ اضافے کو ستند گمان کرتے ہیں۔فرماتے ہیں:

اس حدیث کے راویوں سے صحیحین میں بھی روایات لی گئی ہیں۔ ما سوا اس کے کہ مقیم کی روایت بخاری نے نقل کی ہے، ان کی صحت کی شہادت ابن القطان، حاکم، ابن دقیق العید نے دی ہے، اس لیے جن راویوں نے ان کی روایت کو موقوف نقل کیا ہے، اس بات سے روایت کی صحت پر کوئی اثر نہیں پڑتا۔ کیوں کہ حدیث کا مرفوع ہونا ایسا اضافہ ہے جو ثقہ راویوں سے قبول کیا جا سکتا ہے۔ <sup>42</sup> جلد: 24 - شہارہ:۲

- ( و) خبرواحد کی حیثیت: خبرواحد کی حیثیت محدثین اور فقتها کے ہاں مختلف فیہ ہے۔ اگر خبرواحد ثقہ راویوں سے منقول ہوتو وہ روایت ثقہ ورنہ غیر ثقتہ تبھی جاتی ہے <sup>9</sup> کی نہم خبر واحد ظنی الاحمال رہتی ہے، چنا نچہ قاضی صاحب ہیان کرتے ہیں کہ اس پرکسی قیاس کی بنیا د تو رکھی جاسکتی ہے، مگر ایسے قیاس کویفینی حیثیت حاصل نہیں ہوتی ۔ بایں ہمہ خبر واحد قیاس سے بہر حال اعلیٰ ہوتی ہے۔ اس بنیا د پر قاضی صاحب نے کئی مسائل مستد جل کیے ہیں۔ مثلاً یہ کہ اگر کوئی شخص خبر واحد کی بنیا د پر قسم کھالے اور بعد از اں ثابت ہوجائے کہ دہ خبر غلطتھی تو ند کور شخص حانت کی مقابلے میں آثار صحابہ تھی حیثیت:
- ر میں سروں دریا ہے ہے جب کی محب کی میں میں میں میں اور دوسری کی ہے۔ اگرا کی طرف مرفوع روایت ہواور دوسری طرف آ ٹارِ صحابة ہوتو مرفوع روایت کوتر جیح دی جاتی ہے۔لکھتے ہیں:

علی پاد االقیاس اگر قر آن اور حدیث میں یا قر آن وآ ٹار صحابہ طیس تعارض پیش آجائے تو وہاں ہم حال اول الذکر کوتر جیح ہوگ ۔<sup>41</sup>

تعارض روایات کی بعض صورتوں میں مردوں اورعورتوں کی روایات میں بھی اختلاف واقع ہوجاتا ہے، اس صورت میں مردوں کی روایت کو (خاص طور پر جب کہ وہ ایک سے زیادہ ہوں) تر چیج دی جاتی ہے۔<sup>4</sup> کیکن بایں ہمہ اگر دونوں طرف ایک ایک رادی ہو، اورعورت کی روایت مرد کے مقابلے میں تو کی سند ومتن کی حامل ہوتو وہاں حکم مختلف ہے۔ چنا نچہ ایک مشہور قضے میں دوروایات مروی ہتیں، جن میں سے ایک روایت اسر ہ<sup>6</sup> (عورت) اور دوسری حضرت طلق کی ہے، ان میں سے چوں کہ اول الذکر ثقد اور معتبر ہے، اسی لیے قاضی صاحب نے مسلک حفی کے برخلاف اول الذکر یعنی حضرت اسر ٹی روایت کوتر جی دی ہے۔<sup>40</sup> ( d) تعارض میں الروایات کور فع کرتا: مدید : 24 سے مدین کی میں الروایات کور فع کرتا: بعض اوقات کسی راوی کی کم فنمی ، ماحول اور پس منظر سے لاعلمی ، الفاظ حدیث میں معمولی ردّ وبدل یا اسی طرح کے بعض دیگر عوارض کی بنا پر روایات میں بظاہر اختلاف پیدا ہوجاتا ہے ، محدثین کے ہاں اس اختلاف کو ہمیشہ جمع وتطبق کے اصولوں کی بنیاد پر رفع کرنے کا اہتمام کیا جاتا رہا ہے۔تفسیر مظہری میں بھی اسی اصول پر زور دیا گیا ہے۔ جمع وتطبیق کی اصولی بحث کے طور پر ایک مقام پر قاضی صاحب لکھتے ہیں:

> ''احناف کہتے ہیں کہ جب نصوص میں تعارض ہوجائے توان میں سے کسی ایک کوتر جبح دینایاان کو باہم جمع کرنا ضروری ہوجا تا ہے۔''<sup>40</sup>

عموماً ترجیح دینے کے لیے سند کے لحاظ سے تو ی اور محکم تر روایت کو نتخب کیا جاتا ہے۔<sup>41</sup> بعض مقامات پراحوط (زیادہ احتیاطی) روایت کو بھی ترجیح دی گئی ہے۔ اگر روایات کے درمیان جمع وظیق پیدا کر نا ہوتو اس کے لیے قاضی صاحب اعلیٰ صلاحیتوں کا مظاہرہ کرتے ہیں اور ایک ہی مسلک میں ان سب کا قد ر مشترک جمع کر کے دکھاتے ہیں۔ <sup>24</sup>جس سے قاری متاثر ہوئے بغیز نہیں رہ سکتا۔ بعض مقامات ( مثلاً تحویل قبلہ کی روایات ) میں معمولی ہی تاویل کا بھی مظاہرہ کیا گیا ہے۔

احادیث کوجع کرنے اوران میں توافق پیدا کرنے کے لیے بعض مقامات پر قاضی صاحب کی عمدہ مجتہدانہ کا وشوں کا اظہار ہوا ہے، خاص طور پر ایسے مقامات پر جہاں اختلاف روایات کی بنا پر مختلف فقہی مسلک پیدا ہو گئے تھے۔

مثال کے طور پر جج کے سلسلے میں احناف اور جمہور کے درمیان ایک مشہور مختلف فیہ مسلمہ میہ ہے کہ قر ان افضل ہے یا تمتع ؟ اول الذکر جمہور کا اور مؤخر الذکر احناف کا مسلک ہے۔ اسی طرح ایک اور مختلف فیہ مسلمہ میہ ہے کہ آیا قر ان میں دوسعی میں یا ایک؟ جمہور کے ہاں اول الذکر اور احناف کے نزدیک مؤخر مختار ہے۔ ان دونوں مساکل میں اختلاف ونز اع کا باعث بعض روایات میں، اسی بنا پر قاضی صاحب ان روایات میں اور ان کے ذیلی مسالک میں یوں تطبیق پیدا فرماتے ہیں کہ 'احادیث جع کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر ہو۔ دی ( قربانی کا جانور ) روا نہ کر دیا جائے تو قر ان در نہ متع افضل ہے۔' <sup>60</sup> بعد از اں مؤخر الذکر مسلح کی نسبت سے بیان کیا ہے کہ 'حضور نبی کر یم صلی اللہ علیہ وسلم نے قر ان میں دوطواف اور دوسعی مختلف اوقات اور مختلف حالتوں میں ادافر مائی ہیں۔ پہلاطواف اور پہلی سعی جلد: 24 – شہارہ: ۲

تفسير مظهرى اور علم حديث |+| تو آپؓ نے پیدل ادافر مائی۔ بیطواف اور سعی عمر ے کی بنا پرادا کی گئی تھی۔ بعداز اں دوسری سعی آ پؓ نے طواف ِزیارت سے فارغ ہونے کے بعد سوار ہوکرا دافر مائی جس کا منشا پیتھا کہ دور دراز سے آئے ہوئے لوگوں کو پتا چل جائے کہ طواف اور سعی کہیے کی جاتی ہے، نیز جس کسی نے کوئی مسّلہ دریافت کرنا ہودہ کرلے۔گویاصلی طواف ادر سعی توایک ایک ہی تھے۔ دوسری سعی اور طواف کا مقصد عبادت سے زیادہ تعلیم تھا۔'' <sup>وق</sup> تفسیر میں اس *طرح کے*اور بھی کئی مواقع ہیں۔ <sup>19</sup> اس قتم کی توضیحات سے نہ صرف مختلف احادیث جمع ہوجاتی ہیں بلکہ فقہمی اقوال اور آ را میں بھی ایک گونہ توافق پیدا ہوجا تا ہے۔ یوں بین المسلکی تعصب ختم اور فہم حدیث میں آ سانی پیدا ہوتی -4 الغرض علم روايت حديث اورعلم درايت حديث كےموضوع يرتفسير مظہري ميں نہايت سير حاصل مباحث اورمعلومات ملتى ہيں۔ اسرائيليات اورتفسير مظهري تفسير مظہری اورعلم حدیث پر بحث ختم کرنے سے پہلے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ تفسیر مظہری میں اسرائیلیات سے متعلق روپے کا جائز ہ لےلیا جائے۔ اسرائیلیات سے دہ تغییری ادب مرادلیاجا تا ہےجس میں یہودی یا نصرانی رنگ جھلکتا ہو، پھر اس میں بھی چونکہ یہودیت کا عضر غالب ہے اسی لیے اس ذخیر ہُ روایات کو اسرائیل (یہود) کی طرف منسوب کیاجا تاہے۔ انیسویں اور بیسویں صدی کی تحقیقات کے نتیجے میں توراۃ وانجیل کے کم یف ہونے کا معاملہ

ایسویں اور بیٹویں صدق کی محقیقات سے بیٹے یں توراہ وابی سے کر ف ہونے کا معاملہ خود یورپ میں بھی عام طور پرتشلیم کرلیا گیا ہے۔ لیٹیہودی روایات کی نسبت قرآن اور حدیث میں مختاط روبیا ختیار کرنے کی تاکیداتی بنا پر کی گئی ہے۔

قر آن حکیم میں متعدد مقامات پر یہود ونصار کی کواپنی مذہبی کتابوں میں تحریف وتبدیلی کرنے کا ملزم کٹر ایا گیا ہے اور ان کتابوں کے غیر متند ہونے کا یقین دلایا گیا ہے (سورہ بقرہ: ۲۷ تا ۲۹) رسالت ماب صلی اللہ علیہ وسلم نے اسی بنا پر جب تو راۃ کا ایک ورق حضرت عمر طلح ہاتھوں میں دیکھا تو جلد: ۵۷ - شہارہ:۲

سر مرورایا مسطح جب المراحیدیات یک تو ک پیدا ہوا تو مدتورہ بالا روایت توال سے بوار سے سے پیل کیا جانے لگا۔اس کے علاوہ ایک اور روایت حضرت عبدالللہ بن عمر ڈین العاص سے مروی ہے جس میں وہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے نقل کرتے ہیں کہ آنخضرت نے فرمایا: ''اور بنی اسرائیل سے روایت کرو،اس میں کوئی حرج نہیں ہے''<sup>19</sup>

اس میں شب<sup>ن</sup>ہیں کہ اس روایت سے جواز کا پہلونگاتا ہے، کیکن اگر اس اجازت کو روایت کرنے کی دیگر شرائط کے ساتھ ملاکر سمجھا جاتا تو شاید کتب تفسیر اسرائیلیات کی میلخار سے پی سکتیں ، اور ب بہتر ہوتا۔

عہد صحابۃ کی حدتک تویقیناً بیثابت کیا جاسکتا ہے کہ اس ضمن میں بہت ہی احتیاط لمحوظ رکھی جاتی تھی، اسی بنا پر جمہور محققین بعض لوگوں کی اس رائے سے متفق نہیں کہ اس توسع کا آغاز حضرت عبداللہ بن عباس سے ہوا۔ <sup>کیم</sup> یوں کہ حضرت عبداللہ بن عباس اس حد سے آگے نہیں بڑھے جوشریعتِ اسلامیہ نے اس سلسلے میں مقرر کردی ہے۔

یہودی روایات کو بکتر ت تغییر میں درآ مدکر نے کار بحان عہد تا بعین و تبع تا بعین میں انتہا کو پہنچا، جس کی وجہ ریتھی کہ اس زمانے تک بکترت یہودی علاء مشرف با سلام ہو گئے تھے۔ یہ یو مسلم یہودی اس وقت اپنی تاریخ اور معتقدات کا بھی بہت بڑا ذخیرہ اپنے ساتھ لائے تھے، جسے انھوں نے بزعم خولیش اسلام کی تائید وحمایت کے لیے دوسروں کے سامنے پیش کیا۔ مشہور تحق اور ماہر عمرانیات ابن خلدون اسرائیلیات کے اس واضح عمل دخل کا اصل سب عربوں کی فطری بدویت و جہالت اور اسلام کی تعلیمات کے باعث پیدا ہونے والے شوق تعلیم کو قرار دیتے ہیں۔ انھوں نے حصول علم کے لیے سب سے پہلے اہلی کتاب کا رُخ کیا، <sup>40</sup> بہر حال وجہیں پچھ بھی ہوں، بہت جلد بہت میں یہودی روایات جلد: 24 - شہارہ: ۲ تفسیر مظهری اور علم حدیث اسلامی ادب بالخصوص تاریخ اورتفسیر میں منتقل ہوگئی تھیں، محدثین نے سخت جدوجہداور محنت ِشاقہ سے علم حدیث کوتوان کی ز دسے بڑی حد تک بچالیا، مگر تاریخ وقصص اورتفسیر میں بدستوران کاعمل دخل جاری رہا۔

اسرائیلی لٹریچر کواسلامی ادب میں منتقل کرنے کا سہرا زیادہ تر چار بزرگوں کے سر ہے، اس سلسلے میں بیشتر اسرائیلیات کا مدار تحقیق ان ہی کی ذات ہیں، ان میں حضرت عبد اللہ بن سلام ؓ، کعب الا حبارؓ، وجب بن مذہہؓ اور عبد الملک بن عبد العزیز بن جریحؓ شامل ہیں۔ <sup>99</sup> یہ بزرگ بذات ِخود تو ثقبہ تص اور جو بچھانھوں نے دوسروں کے سامنے پیش کیا وہ بھی ضرور کسی نہ کسی جگہتر پری صورت میں موجود ہوگا، اور جو بچھانھوں نے دوسروں کے سامنے پیش کیا وہ بھی ضرور کسی نہ کسی جگہتر پری صورت میں موجود ہوگا، ایکن جس ذخیر ہ روایات کو انھوں نے متند بچھ کر قابل اعتنا سمجھا تقاوہ صد یوں سے بگاڑ اور تحریف کا شکار تھا۔ سبر حال ان حضرات نے خلوص نیت سے جوذ خیر ہ علم آ کے منتقل کیا تھا، مرور ایا م سے اس میں اور بھی تھا۔ سبر حال ان حضرات نے خلوص نیت سے جوذ خیر ہ علم آ کے منتقل کیا تھا، مرور ایا م سے اس میں اور بھی اس کی وجہ سے اکثر تحقیق وقتیش کا ڈرخ اس میں اختی نے میں ہو تھی کی کیا تھا، مرور ایا م سے اس میں اور بھی کا سنگ گراں قرار دیا گیا ہے۔ <sup>و</sup> نظر میں اختی ہو کہ میں تعلیم کر میں اور بھی کر ہے کا دیں اور کھی کا میں اور کی کی کار کر کے اس میں اور بھی کا کر کے کا تکار

> ۳ - اسرائیلیات اوران کی درجہ بندی اسرائیلیات کو صفمون کے لحاظ سے تین اقسام ودرجات میں تقسیم کیا گیا ہے:

(الف) الیی روایات جنعیں توثیق نبوگ کا شرف حاصل ہوا ہو، مثلاً صاحب موتی (سور مُ کہف: ۲۰ تا (الف) الیی روایات جنعیں توثیق نبوگ کا شرف حاصل ہوا ہو، مثلاً صاحب موتی (سور مُ کہف: ۲۰ تا (ب) وہ مرویات جو واضح طور پرکسی دینی وشرعی عقید ے یا حکم سے معارض ہوں، اس نوع کی روایات قطعاً قابل قبول نہیں۔ (ج) الیی روایات جن کی قرآن وحدیث سے تائید مروی ہواور نہ تر دید، بلکہ سکوت اختیار کیا گیا ہو، (ب) معادہ از میں احکام وعقائد اسلامیہ سے ان کا تصادم بھی واضح نہ ہو، اتی نوع کی روایات سب سے زیادہ نزاع واختلاف کا موجب رہی ہیں۔ <sup>11</sup> اسی قسم کی روایات کی نسبت کہا گیا ہے: "لا تسصد قسو ا اھل الکتاب ولا تکذبو ہم" <sup>11</sup> (تم اہل کتاب کی نہ تو تصد این کر واور نہ تکذیب) اسی تیسری تسم کا تفسیر کی جلد: 24 – شہارہ: ۲ ادب ، میشه بهتات رہا ہے اور بعض اہل تقسیر یہودونصاری کے طب ویا بس روایات جمع کرتے رہے ہیں۔ اس نوع کی روایات کوسب سے پہلے با قاعدہ شامل تفسیر کرنے کا سہرا علامہ ابن جر برطبری کے سر ہے، جنصوں نے مختلف عیسائی و یہودی علما کے حوالوں سے تفسیر میں اس نوع کی روایات کا بہت بڑا طومار جمع کردیا جو بعد میں آنے والے مفسرین کے لیے باعث کِشش رہا۔لیکن سہر حال طبری اور بعد کے مفسرین کی تفسیر وں میں اس لحاظ سے بڑا فرق ہے کہ اول الذکر میں ان تمام روایات کی ممل سند نقل کردی گئی ہے، ان جس کی مدد سے باسانی روایات کے حسن وقیع اور ضعف و ثقا ہت کا انداز ہ کیا جاسکتا ہے جب مقصد پورانہیں ہوسکتا۔

ابن جر برطبری کا اسرائکیات سے تعلق تو پھر بھی مختاط رہا، مگر نیشا پوری (م: ۲۷ مھ) نے اس میں بڑ نے توسع سے کا م لیا اور اس نوع کی بہت ہی روایات جز وِنفسیر کردیں پھرفن حدیث اور اسماءر جال میں بے بصاعتی کے باعث وہ صحح اور سقیم میں فرق نہ کر سکے۔<sup>10</sup>

تفسیر معالم التزیل اگر چہ امام ابن تیمیہ کے نزدیک ایک عمدہ اور معتدل تفسیر ہے <sup>5 خل</sup>اور قاضی صاحب کے سب سے زیادہ پیش نظر رہنے والے ماخذ کا شرف بھی اسے حاصل ہے ، مگر بغوی بھی اسرائیلیات سے دامن نہ بچا سکے۔<sup>21</sup>

رکھتے ہیں،اسی بنایران کی تفاسیر سے بھی استفادہ کیا گیاہے،مگرتفسیر مظہر کی کا اسرائیلیات کی نسبت روبیہ ان نتیوں سے زیادہ مختاط ہے، بلکہ کہنا جاہیے کہ تفسیر مظہری تفسیر بالمنقول کی دنیا میں اسرائیلیات کے خلاف ديمل مين تفسيرا بن كثير سے اگلا قدم ہے، اسی طرح قاضی صاحب اس تح بک کوآ گے بڑھانے میں کامیاب ہوئے، جس کا طبح نظر بقول امین الخولی تفسیر ی ادب کو اسرائیلیات سے یا ک کرنا ہے۔ <sup>9 خل</sup> اسرائيليات ك سلسله مين تفسير مظهري ك مختاط دوي ك خصوصيات حسب ذيل مين:

(الف) **تندو تیز نقیدات**: قرآن حکیم کے بہت سے مقامات پر سابقہ مفسرین نے اسرائیلی روایات فل کرنے میں کوئی باک نہیں سمجھا، مگر قاضی صاحب نے اسرائیلی مرویات کو تندو تیز نیقید کا نشانہ بنا کر نا قابل اعتماد قراردے دیا ہے۔ مثال کے طور پرسورۃ البقرہ میں ایک مقام پر ہاروت وماروت کا اجمالی طور پر ذکر کیا گیا ہے۔ ابن جربر الطبر ی، البغوی اور السیوطی 💾 نے اس مقام پر بہت سی بے سرویا روایتیں جمع کردی ہیں۔محدث ابن کشیر نے گوان روایات پر جز دی تنقید کی ہے مگران کا مجموعی روبیہ ان روایات کے لیےزم رہاہے، <sup>الل</sup>جب کہ قاضی صاحب نے عقل وفق کے دونوں ذریعوں سے اس قصے کو نا قابل اعتبارقرارد پاہے۔آپ لکھتے ہیں:

" بید قصد اخبار آحاد بلکه ضعیف اور شاذ روایات میں سے بے اور خود متن قرآن ہے بھی اس کی کوئی تائیدنہیں ہوتی۔اسی قصے کی بعض رواییتیں تو ایسی میں کہ جنھیں نہ عقل شلیم کر سکتی ہےاور نہ قل نیق یعنی روایات کے ائمة فرماتے ہیں کہ نہ تو بید قصیح ہے اور نہ حضرت علیٰ اور حضرت عبداللہ بن عباسٌ کی جانب سے اس روایت کا انتساب درست ہے۔ بیر کنہ کار (قاضی صاحب) کہتا ہے کہان روایات میں سے کوئی روایت کسی بھی صحیح یا کمز ور طریقے سے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی نہیں... یہ واقعہ تو کعب احبار کے کذب وافتر اء میں سے ہے۔''<sup>الل</sup> اسی طرح عوج بن عنق (ایک فرضی قد آ ور شخصیت) کے متعلق کت تفسیر میں بڑی رطب وبابس روایات ملتی ہیں، قاضی صاحب مفسر بغوی کی نقل کردہ روایت کی حسب ذیل الفاظ میں تر دید فرماتے ہیں: ملد : 64 — ش<mark>س</mark>اره <sup>:</sup> ۲

۱+۵

1+7 اسلام اور عصر جديد '' میں کہتا ہوں کہ عوج بن عنق میں بغوی نے اسی طرح کی روایات نقل کی ہیں جن میں ایسے مبالغے ہیں جنھیں عقل قبول نہیں کرتی ۔' <sup>سالل</sup> علی ہٰذاالقیاس حضرت داؤد علیہ السلام کے اور یاہ کو دھوکے سے قُل کرانے اور اس کی بیوی <sup>د</sup> میں کہتا ہوں کہ بظاہر حضرت دا وَدعلیہ السلام نے اوریاہ کو جہاد کے لیے باربار بھیجا۔ بیصریح جھوٹ اور بہتان ہے اور دہ اس سے بلند تھے۔'' <sup>الل</sup> یہودیوں نے حضرت سلیمان علیہ السلام پرطرح طرح کے بہتان باند سے جو بعض مفسرین نے تفسیر میادب میں منتقل کرد ہے، اس کوبھی قاضی صاحب نے غلط قرار دیا ہے۔ <sup>21</sup> ایک اور مقام پر جہاں قاضی صاحب نے'' تلک الغرانیق العلیٰ' کی روایت پر تبصرہ کیا ہے، اس میں اسرائیلی روایت پسندی کے رجحان پر حسب ذیل تقید فرمائی ہے: ''اس روایت کو کسی بھی صحیح اور ثقة عالم نے متصل طور بر روایت نہیں کیا۔ اسے ادراس جیسی روایات کوفقط ایسے فسرین اور موزمین نے قُل کیا ہے جو ہر صحیح اور کمزورروایت کوبل<sup>ت</sup>حقیق لکھنےاورمدوّن کرنے کا شوق رکھتے ہیں۔<sup>۲۷</sup> الغرض عقلي اورنعلى دونوں پہلوؤں سے اس نوع کی روایات کو تخت تنقید کا نشانہ بنا کر قاضی صاحب نے اسرائیلیات سے بیزاری خاہر کی ہے اور تفسیر ی معاملات کوان کی بلغار سے بچانے کی تحریک کوآ گے کی طرف بڑھایا ہے۔ (ب) ایجاز واختصار: قدیم مفسرین کے ہاں اسرائیلیات کا ذکر عام طور پر بڑی طوالت اور اطناب سے کیا جاتا تھا۔ مثال کے طور پر قصہ ً ہاروت وماروت پر الطبر ی<sup>کلا</sup>نے نو (9) نیسا یوری نے سات (۷) <sup>11</sup> ہو حیان الاندلسی نے دو(۲) <sup>9</sup> علاا بن کشر، <sup>۲۰</sup> البغوی<sup>11</sup> مورالسیوطی <sup>۲۲</sup> نے آٹھ آٹھ (۸) صفحات لکھے ہیں، جب کتفسیر مظہری میں اس قصے کو مضل یون صفح میں بیان کیا گیا ہے اور تقریباً اتنی ہی جگہ اس قصے کی تر دید کے لیے خص کی گئی ہے۔ <sup>۳۳</sup> اس طرح قاضی صاحب نے ان قصوں کو (ابن کثیرؓ وغیرہ کی طرح تر دید والطال کے لیے بھی) تفصیل داطناب سے نقل کرنے کی حوصلہ تکنی فرمائی۔ یہی اجمالی انداز تحریر دیگر اساطیر ی قصوں ابىرىل— ٢٠٢٥ء ملد: 64 — شیارہ: ۲ (مثلاً عوج بن عنق اور یاه اور صحر جنی وغیره) کی نسبت اختیار کیا گیا ہے۔ (ج) جمع وظیق بین الروایات کا اجتمام: علامدائن تیمیہ مقد مدتفسیر میں ایک مقام پر واقعات تفسیر میں موجود اختلافات کو اسرائیلیات کے اختلاف پر مینی قرار دیتے ہیں اور فرماتے ہیں کدا یسے مواقع پر مفسر کا یہ فرض ہوتا ہے کہ وہ مختلف اقوال ذکر کر کے ان میں سے کسی ایک کوتر جیح دے یا پھر ان میں تطبیق پیدا کرے۔ <sup>۲۳ یک</sup> چنانچہ بے ضرر اسرائیلی روایات کے ضمن میں قاضی صاحب اس طریقہ کار کی پابند کی فرماتے ہیں، جیسا کہ حضرت ابرائیلی روایات کے ضمن میں تاضی صاحب اس طریقہ کار کی پابند کی واقعات کے ضمن میں اسرائیلیات کے ذکر اور ان کے مابین جمع وظیق وغیرہ سے طاہر ہے۔ اس طریقہ کار کی پار دی کار سے معلومات میں وسعت کے ساتھ ساتھ تحقیقی وتقدید کی ذہن پیدا کر نے میں بھی مدد ملتی ہے۔

علادہ ازیں اس نوع کے داقعات اور روایات سے کسی کسی جگہ مواعظ وعبر کا کام بھی لیا گیا ہے۔ (د) **تفسیر مظہری کا قدامت پیند پہلو**: بایں ہمہ اسر ائیلیات کے سلسلے میں تفسیر مظہری کے رویے کو ہم مکمل طور پرجد ید بھی قرار نہیں دے سکتے ، اس کی وجہ سے ہے کہ ابھی خیالات میں پختگی اور استحکام پیدا ہونے میں مزید وقت درکارتھا۔ فی الواقع چودھویں (بیسویں صدی) سے پہلے اسر ائیلیات کا یکسر خطر یقے سے جائزہ لیناممکن نہ تھا، کیوں کہ اساطیر یہود پر کمل تحقیقی کام زیادہ تریچھلی دوصد یوں میں ہوا ہے اور سے سلسلہ ابھی تک جاری ہے۔ <sup>11</sup>

تفیر مظہری میں جہاں اسرائیلیات کے بے جاعمل دخل کے خلاف آواز اٹھائی گئی ہے اور بہت سے واقعات کو بے سروپا قصے کہانیاں قر اردیا گیا ہے، وہاں کچھ واقعات کو بے ضرر سجھتے ہوئے شامل تفیر بھی کرلیا گیا ہے۔ اس لحاظ سے اس تفیر کو کمل طور پر اسرائیلیات سے پاک بھی قر از نہیں دیا جا سکتا۔ البتہ تفییر مظہری کی اہمیت اس لحاظ سے ہے کہ اس میں واقعات وروایات کو اکثر تنقیدی نظروں سے پیش کیا گیا ہے، اس لیے خود قاری بھی ان واقعات وضع کے رمز بید انداز بیان میں مخفی مطالب کو محسوس کے بغیر نہیں رہ سکتا۔

تفسیر مظہری میں قدامت پر سی کا البتدا کی اور پہلونمایاں ہے، وہ یہ کہ اس میں اساطیر یہودکو عام روایتوں کی طرح اقطاب اسرائیلیات کے حوالے سے بیان کیا گیا ہے جو درست طریقہ نہیں سمجھا جاسکتا، کیونکہ ان میں سے بیشتر قصے تص درنقل منتقل ہوتے ہوتے پچھ سے پچھ ہو گئے ہیں۔ اسی بنا پر جدید جلد: ۵۷ – شہارہ:۲

1•2

مفسرین ( مثلاً مفتی محد عبدة اوران کے نامور تلامذہ مفتی رشیدرضاً ،المراغیؓ نیز امین احسن اصلاحیؓ ،اور کسی حد تک حفظ الرحمٰن سیوبارویؓ، ابوالاعلیٰ مودودیؓ، مفتی محد شفیخؓ اور سید قطب شہیدؓ وغیرہ ) اول تو ان واقعات سے دامن کشال گزر جاتے ہیں، مگر جہاں ان کانقل کرنا ضروری ہو وہاں موجودہ دور کے نسبتاً بہتر ماخذ ( مثلاً عہد نامہ قد یم وجد ید اور ان کی شروح ود گیر صحف ) سے استناد کرتے ہیں۔ اس سے واقعات ک تر تیب اور تفہیم میں سہولت رہتی ہے اور خواہ مخواہ کی موشکافیاں نہیں کرنا پڑتیں۔ البتہ جہاں کو کی واقعہ منطبق نہیں ہوتا وہاں کسی نوع کے تکلف کے ساتھ اِسے آیاتِ قرآن نیے پر منطق نہیں کیا جاتا۔ <sup>19</sup>

مفسرین کی نسبت تو بہتر ترقی یافتہ قرار دے سکتے ہیں، مگر موجودہ دور کے خیالات کے مقابلے میں تفسیر مظہری کا اسلوب بھی قدامت پسندانہ ہے۔ بنابریں تفسیر مظہری کو درمیان کی ایک کڑی کہا جا سکتا ہے، جس نے اپنے سے پیشتر ارباب علم سے استفادہ کیا اور نسبتاً بہتر معلومات بہم پہنچا ئیں، جب کہ بعد کی تفاسیر کے لیے خود تفسیر مظہری چشمہ فیض ثابت ہوئی اور اس کی اثر پذیری کے تحت اس سے بھی ترقی یافتہ معلومات بہم پہنچائی گئیں۔

(ماخوذاز: تذكرة قاضى محمد ثناء الله پانى پتى " - ژاكر مودالحن عارف)



۲۸\_ الیناً،۱:۲۸ ۲۳٬۲۸

اپريل— ۲۰۲۵ء

11+

۳۳\_ ايضاً،ا:۲۵۷

۲۷۴ مثلاً شاذ تفسير مظهرى ، ۱۰۹۱؛ مضطرب المتن و السند ، ذا ۱۹۹۱؛ متر وك ، اليناً ، ۱: ۱۹۰، ۱۹۹؛ منكر اليناً، ۲۰۷۱ ، ۲۸۷ ؛ موضوع ، اليناً، ۱: ۲۲۹، ۲۱۹ ) بعنوان كان يضع الحديث )، مختلط ، اليناً، ۱: ۲۳۰؛ معلل ، ۲/ ا: ۲۳۳۰؛ مجبول ، اليناً، ۱: ۲۲۹، ۲۲۹

اسلام اور عصر جديد ۵۱\_ ایضاً،۱:۱۸۱ ۵۲ تفسیر مظهری،۱:۲۹ ۵۳ ایضاً،۱:۷۱،۱۹۰ ۵۴ ایضاً،۱:۲۰۱ ۵۵\_ ایضاً،ا:•۷ ۵۲\_ ایضاً،ا:۱۹۰ ۵۷ - تفسیر مظهری، ۱:۱۵ ۵۸\_ ایضاً،۱:۵۰۳ ۵۹\_ ایضاً،ا:۱۹۱ ۲۰\_ الضاً، ۱:۰۷۱،۱۹۰ الا\_ الضاً،ا:٢٦٩ ۲۲\_ ایضاً،ا:۱۹۰ ۳۲\_ ایضاً،۱:۰۷۱ ۱۹۰ ۲۴ ایضاً،ا:۱۶۹ ۲۵\_ ایضاً،ا:۱۶۹ ۲۲\_ ایضاً،ا:۲۹ ۲۷ تفسیر مظهری،۱:۱۵ ۲۸\_ ایضاً،ا:۲۰ا ۲۹ ۔ اصول حدیث کی بحث کے دیکھیے تج صالح علوم المحدیث، ص: ۲۰۸، نیز دیکھیے سابقداوراق (حاشیہ: ۵۲) ۲۰۰۰ تفسیر مظهری،۱:۳ اک۔ ایضاً،ا:۲۲۸ ۲۷۔ الضابحل مذکور، وص: ۳۰،۲۴۳ ۳۷۷ ایضاً،۱:۹۰۳ ٢٢ ويكهي علوم الحديث، ٢٢ تا ١٣٨ 22 تفسير مظهرى، ٢٢٩:١٠ ۲۷۔ ایضاً،ا:۲۸۱ ۷۷ ایضاً،ا:اس ۲۷۸۰۰ تفسیر مظهری،۱:۲۷۸ 24 علوم الحديث، بحث فبرواحد (ص:٢٢ ٢ وبعد) جلد:<sup>6</sup>2 – ش**م**اره:۲ اپريل— ۲۰۲۵ء

تفسير مظهرى اور علم حديث

- ۸۰\_ تفسیر مظهری، ۱: ۲۹۰
  - ٨١ الضاً، ١: ٣٠
  - ٨٢\_ الضاً، ١: ٢٨٨، ٢٢٨
    - ۸۳\_ الضاً، ۱:۳۰
- ۸۴\_ تفسیر مظهری،۲/۱:۱۲۴
  - ۸۵\_ ایضاً، ۱:۹۱۳
- ۸۲\_ الضأبحل مذكور، نيز،ص:۳۸۵
  - ٨٢ الضاً، ١: ١٩
- ٨٨ الضاً، ٢: ٢٢ تا ٢٣ البذيل البقرة ١٣٣١)
- ۸۹ قران اورتمتع دونوں جج کی اصطلاحات ہیں،اگرعمرہ اور جح ایام میں الگ الگ ادا کیے جا ئیں تو قران ہے اوراگر دونوں ایک ہی احرام کے ساتھ ادا کیے جا ئیں تو ایے تمتع کہتے ہیں (محمود الحن عارف، مقالہ عمرہ، درارد د دائرہ معارف اسلاميه،۲/۱۴،۲/۲ ۲۲ تا۲۸۲)
  - ۹۰ \_ دیکھیے صحیح بخاری، ۱:۲۸، تفسیر مظهری، ۱:۲۳ تا ۲۳
  - ا۹ دیکھیے تفسیر مظہری، ۱: ۲۹،۲۷،۴۷،۱۰۷، ۲۷،۱۲۷،۱۳۳،۱۸،۱۲۲۱، ۲۵۸،۲۷۳،۷۵۰ به ۹۰ وغیرہ
    - ٩٢\_ محر<sup>حس</sup>ين الذهبي، التفسير والمفسوون، ١٦٥ ١٦٨ ١
- ۹۳\_ دیکھیے مقالبہ پائبل انسائیکلویڈیا پرٹانکا، ودیگر انسائیکلویڈیاز؛ نیز مقالیہ توریت واخیل در اردو دائرَہ معارف اسلاميه، بذيل ماده؛ بوكائي: The Bible Quran and Science ، باب اول، نيز علامه رحت الله کیرانوی:اظهارالحق(عربی)واردوتر جیہ: پائېل سےقر آن تک،مقد مدا دمجریقی عثانی،مطبوعہ کراچی وغیرہ۔
  - ۹۴\_ منداحد بن جنبل،۳:۷۸۷
  - ٩٥- البخارى، ٢٢. ١٩٨ (كتاب ٢٤، باب ١١)؛ ابن تجر: فتح البارى، ٨: ١٢٠
  - ٩٢- فتح البارى،٢٠٨٠٦؛منداحد بن منبل،٩: ٢٥٠؛ جامع ترمذى، ٢٢٠٢
    - 29\_ التفسير والمفسرون، 1:1/1 تا م 1/
  - ۹۸ \_ ابن خلدون،مقدمة ص: ۹۹۷ تا ۹۹۸ (مطبوعه بیروت، باراول ۲۷۳۱ 🗠 ۱۹۲۰ء)
    - ٩٩\_ ز<sup>7</sup>بی: التفسير و المفسرون، ۱۸٬۴٬۱ تا ۲۰۰
- ••ا۔ امین الخوس-التیفسیبر معالی حیاتہ ،مطبوعہ قاہر ۱۹۴۴ء؛ گولڈسیبر :الیمیذاهب الاسلامیہ فی تفسیبر القوآن، مطبوعه ۱۹۴۴ء (عربي ترجمه)
  - ا•ار البخاري،٣:٢٢ تا٢٨٢
- ۲۰۱۰ ابن تیمید: مقدمه فی اصول التفسیر من ۲۰۰۱ مثلًا اسائے کہف ؛عصائے موتیٰ کسی درخت سے تھا۔ حفزت ابراہیم کے سامنے زندہ ہونے والے چار پرندوں کے کیانام تھو غیرہ۔ جبلہ: ۵۷ – شہارہ:۲

ڈاکٹر محمد خالد خاں عمری \*

# مولانا ثناءاللدامرتسري: حيات وخدمات

انیسوی اور بیسوی صدی عیسوی مسلم تنظیموں، تح یکوں، شخصیات اور افکار دنظریات کے برپا ہونے کے لیے معروف ہے۔ اس عہد میں مناظروں اور مذہبی مباحثوں کی بھی بڑی اہمیت رہی ہے۔ بیا لگ بات ہے کہ موجودہ عہد میں مناظروں کی جگہ بین المدا اہب بلکہ بین المسا لک مکالے پر خاصا زور دیا جارہا ہے۔ بہ ہر کیف مناظرہ ہو یا مکالمہ دونوں کا مقصد حق بات کا تعارف رہا ہے۔ ہندستان میں اسلام کے تعارف کے لیے بحث ومباحث اور حسب ضرورت مناظرہ و مجادلہ کر نے والوں کے جو چند نمایاں نام ملتے ہیں، ان میں ایک اہم نام مولا نا ابوالوفا ثناء اللہ امرتسری ( ۱۸۳۸ -امرتسری کا تعلق مسلمانوں میں مسلک اہل حدیث سے تھا۔ مولا نا انوالوفا ثناء اللہ امرتسری ( ۱۸۱۸ -یا در بیوں، آر سیسا ہی رہنماؤں، سالک اہل حدیث سے تھا۔ مولا نا اندا مرتسری کی عیسائی اور احقاق حق کے لیے جو پید نمایاں نام حلتے ہیں، ان میں ایک اہم نام مولا نا ابوالوفا ثناء اللہ امرتسری ( ۱۸۹۰ -میں مرتسری کا تعلق مسلمانوں میں مسلک اہل حدیث سے تھا۔ مولا نا نے اپنے زمانے میں عیسائی فتنے قادیا نیوں سے بہت سے مناظرے کیے۔ مناظروں کے علاوہ مولا نا امرتسری ان میں اسلام اور احقاق حق کے لیے حرید خلیوں میں مسلک اہل حدیث سے تھا۔ مولا نا از ایر ہے ہوں ای کے خلی میں اسلام نام اور احقاق حق کی رہنماؤں، ساکن دھرمی بر ہمنوں اور مسلمانوں کے اندر جنم لیے دوالے ایک سے اور احقاق حق کے لیے حرید قصیف کار استہ بھی اختیار کیا۔ مولا نا ثناء اللہ امرتسری ایک طو یل عرصیک اور اسلام اور احقاق حق کے لیے حرید قصیف کار استہ میں اختیار کیا۔ مولا نا ثناء اللہ امرتسری ایک طو یل عرصیک تصنيف وتاليف اور صحافت سے وابسة رہے، اوراپ دور کی سایس ومذہبی تحريکات سے بھی۔خاص طور پر جعیت علما سے ہند کے ارکان اساسی میں وہ شامل تھے، بلکہ بعض اقوال کے مطابق وہ اس کے داعی اوّل تھے۔اس طرح ندوۃ العلماء کی تعلیمی تحریک سے انہیں خاص شغف تھا۔ آل انڈیا اہل حدیث کانفرنس کے بھی وہ تاسیسی رکن تھے اور مقامی سطحوں پر انجمن اہل حدیث کے قیام میں ان کا نمایاں کردارتھا۔ مولا نا کی دل پزیر شخصیت کو علامہ سید سلیمان ندوئ نے ان کی وفات پر ان الفاظ میں خراج عقیدت پیش کیا تھا:

''مولا ناہندستان کے مشاہیر علماء میں تھے۔فن مناظرہ کے امام تھے۔خوش بیان مقرر بتھے۔متعدد تصانف کےمصنف بتھے۔ مذہباً اہل حدیث اور اخباراہل حدیث کےایڈیٹر تھے۔قومی ساسات کی مجلسوں میں کبھی کبھی شريک ہوتے تھے۔ مرحوم سے مجھے نیازاین طالب علمی سے ہی تھی۔وہ سال میں ایک دود فعہ ہندستان کے مختلف شہروں میں آتے جاتے لکھنو آتے تھے اور دار العلوم ندوة العلماء ميں تشريف لاكراحباب سے ملتے تھے۔ جس زمانہ میں مرز اغلام احمد قادیانی کے دعوؤں سے پنجاب میں فتنہ پیدا ہوا تھا،انہوں نے مرزا کے خلاف صف آ رائی کی اوراس وقت سے لے کر آخر دم تک اس تحریک اور اس کے امام کی تر دید میں پوری قوت صرف کر دی، یہاں تک کہ طرفین میں مباہلہ ہوا جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ صادق کے سامنے کاذب نے وفات یائی۔ موجودہ سیاسی تحریکات سے پہلے جب شہروں میں اسلامی انجمنیں قائم تھیں، مسلمانوں، قادیانیوں، آریوں اور عیسائیوں میں مناظرے ہوا کرتے تھاتو مرحوم مسلمانوں کی طرف سے عموماً نمایندہ ہوا کرتے تھے۔ اسلام اور پیغمبراسلام کےخلاف جس نے بھی زبان کھولی اورقلم اٹھایا، اس کے حملے کورو کنے کے لیےان کاقلم شمشیر بے نیام ہوتا تھااوراس محامدانہ

اپريل— ۲۰۲۵ء

جلد: ۵۷ — شیارہ:۲

#### مولانا ثناءالله امرتسرى حيات اور علوم اللامى ميں خدمات

خدمت میں انہوں نے تمر بسر کردی۔ فیجیز اہ اللہ عن الانسلام خیر الہجزاء. وہ مصنف بھی تھے۔ مخالفین اسلام کے اعتر اضوں کے جواب میں ان کے اکثر رسالے ہیں۔ مرحوم اسلام کے ہڑے مجاہد سپاہی تھے۔ زبان اور قلم سے اسلام پر جس نے حملہ کیا، اس کی مدافعت میں جو سپاہی سب سے آگ بڑھتا وہ وہتی ہوتے، اللہ اس غازی اسلام کو شہادت کے درجات ومرا تب عطافر مائے۔ آمین' کے

مولانا ثناء اللہ امر تسری اصلاً تشمیر کے رہنے والے تھے۔ ان کے والد کا نام خضر تھا۔ وہ تجارت کی غرض سے امر تسریمیں مقیم تھے۔ امر تسریمیں ہی ۱۸۶۸ء میں ان کی ولادت ہوئی۔ ی<sup>1</sup> ابھی شعور کی آنکھوں نے باپ کو پہچانا بھی نہیں تھا کہ یغمت رخصت ہوگئی۔ سات سال کی عمر میں میتیم ہو گئے اور کی آنکھوں نے باپ کو پہچانا بھی نہیں تھا کہ یغمت رخصت ہوگئی۔ سات سال کی عمر میں میتیم ہو گئے اور چودہ سال کی عمر میں والدہ بھی نہیں تھا کہ یغمت رخصت ہوگئی۔ سات سال کی عمر میں میتیم ہو گئے اور چودہ سال کی عمر میں والدہ بھی نہیں تھا کہ یغمت رخصت ہوگئی۔ سات سال کی عمر میں میتیم ہو گئے اور چودہ سال کی عمر میں والدہ بھی اس دار فانی ہے کو چ کر گئی۔ اللہ رب العزت نے ان کو بہترین حافظہ کے سات علما کی عمر میں والدہ بھی اس دار فانی ہے کو چ کر گئی۔ اللہ رب العزت نے ان کو بہترین حافظہ ک ساتھ علم دین کا ذوق بھی عطا کیا تھا، اس لیے نامساعد حالات کے باوجودعلم دین کی تخصیل میں لگ رہے۔ ابتدائی تعلیم مدرسہ تائید الاسلام، امر تسر سے حاصل کی ، اس کے بعد وزیر آباد سے تعلیم حاصل کی۔ اور آخر میں دارالعلوم دیو بند سے سند فضایت حاصل کی ، جہاں انھوں نے منقولات اور معقولات میں اور مع مولان خالی میں کھ

درسیات کی بحیل کے بعد مولا نا ثناءاللہ امرتسری نے امرتسرین ہی مدرسہ تائیدالاسلام جہاں انھوں نے ابتدائی تعلیم حاصل کی تھی پڑھا ناشر دع کیا۔ چوسال مدرسہ میں پڑھایا پھر دوسال پنجاب میں مالیر کوٹلہ میں رہے۔اس کے بعد دوبارہ امرتسر آ گئے اورتصنیف و تالیف میں مشغول ہو گئے۔خاص طور پر قادیا نیوں اور آربیہاج کےخلاف مناظرہ کرنا آپ کا متیاز بن گیا۔

مولانا ثناءاللدامرتسری کی خدمات بڑی منتوع اورگونا گوں ہیں۔ انھوں نے مختلف میدانوں میں اپنی خدمات انجام دی ہیں۔ صحافت کے میدان میں پہلے انھوں نے 'مسلمان' کے نام سے ایک اخبار نکالا تھا۔ اس کے بعد اہل حدیث کے نام سے ہفت روزہ اخبار نکالا، جو مہم رسال تک جاری رہا۔ جلد: ۵۷ - شہارہ:۲

اس کے ذریعہ مولانا کے رشحات قلم منصبَر شہود پر آتے رہے۔ صحافتی زندگی کے علاوہ مولانا عظیم مجاہد آزادی تھے۔ خاص طور پر جمعیت علماء ہند کے ساتھ مل کر جنگ آزادی میں نمایاں خدمات انجام دیں ہے۔ انیسو یں صدی میں کشمیر کے ڈوگرہ راج نے مسلمانوں پر بہت زیادہ ستم ڈھائے ، جس کے سبب کشمیر کے بہت سے مسلمان خاندان ، جرت کر کے ہند ستان خاص طور پر پنجاب کے بہت سے علاقوں میں سکونت پڑ ہر ہو گئے ۔ کہا جاتا ہے کہ مولا نا ثناء اللہ امرتسری کا خاندان بہت سے علاقوں میں سکونت پڑ ہے ہو گئے ۔ کہا جاتا ہے کہ مولا نا ثناء اللہ امرتسری کا خاندان نے لکھا ہے: نے لکھا ہے:

میں ان کے والد ماجد کی حضر جو سیمینہ کی تجارت کرنے تھے، ۱۸۹۰ء میں ڈوگرہ راج کے حکم رال راجہ زبیر سنگھ کی ستم ظریفیوں سے تنگ آ کر بہ غرض تجارت امرتسر چلے آئے اورو ہیں سکونت اختیا رکر لی۔'<sup>می</sup> مولا نا ثناءاللہ امرتسر کی اپنے خاندان اورا بتدائی حالات کے بارے میں اپنی خودنوشت میں لکھتے ہیں:

اپريل— ۲۰۲۵ء

جلد: ۵۷ — شیارہ:۲

حديث، استاد پنجاب جناب مولانا جافظ عبدالمنان صاحب وزبر آيادي رحمة اللدعليه کی خدمت میں حاضر ہوا۔ وہاں کتب درسیہ پڑ ھ کرسند حاصل کی۔ بیہ داقعہ ۷-۳۱ ہ مطابق ۱۸۸۹ء کا ہے، اس کے بعد شمس العلماء مولا ناسيدنذ برحسين صاحب رحمة اللدعليه كي خدمت ميں حاضر ہوا۔سند مذکور دکھا کرآ پ سے اجازت نڈ ریس حاصل کی ۔ پھر سہارن یور چندروز قیام کر کے دیو بند پہنچا۔ وہاں کتب درسیہ معقول ومنقول ہوشم پڑھیں، كتب معقول ميں قاضى مبارك مير زاہد، امور عامہ ميں صدرائٹس بازغہ وغيره اورمنقولات ميں مدابيہ توضيح تلويح مسلم الثبوت وغيرہ ، رياضي ميں شرح چعمینی وغیرہ بھی پڑھیں۔ دورۂ حدیث **می**ں شریک ہوا۔ استاد پنجاب کا درس حدیث اوراسایتذ ه دیوبند کا درس حدیث ان دونوں میں جو فرق ہے،اس سے فائدہ اٹھایا۔ دیوبند کی سندامتحان میر بے لیے باعث فخرمیرے پاس موجود ہے۔ دیوبند کے بعد دیوبند سے مدرسہ فیض عام کان پور گیا۔ کیوں کہان دنوں مولا نا احمد حسن مرحوم کے متعلق درس کا شہرہ بہت زیادہ تھااور مجھے بھی معقول ومنقول سے خاص شغف تھا۔ اس ليے مدرسه فيض عام کان يور ميں جا کر داخل ہو گيا۔وہاں جا کر کتب مقررہ میں شامل ہوااورلطف یا یا۔ان ہی دنوں مولا نا مرحوم کوحدیث پڑ ھانے کا تازہ تازہ شوق ہوا تھا۔ میں ان کے درس حدیث میں بھی شریک ہوا۔ ينجاب ميں مولانا حافظ عبدالمنان صاحب مرحوم (اہلِ حدیث مشرب) میرے شیخ الحدیث نتھے، دیو بند میں مولا نامحمود حسن صاحب اور کان پور ميں مولانا احمد حسن صاحب رحمة الله عليهم اجمعين استاد العلوم والحديث میرے شیخ الحدیث نتھے۔اس لیے میں نے حدیث کے متنوں استادوں سے جوطرز تعلیم سیکھا، وہ پالکل ایک دوسرے سے مختلف ہے جس کے ذکر کا به موقع نهیں \_ شعبان • اسلائھ مطابق ۱۸۹۲ء فیض عام کان یور کا جلسہ

اپريل— ۲۰۲۵ء

جلد:۵۷ — شهاره:۲

اسلام اور عصر جديد

ہوا، جس میں آٹھ طلباء کودستارفضیلت اور سند و بحیل دی گئی، ان آٹھ میں سے ایک میں گمنام بھی تھا۔ <sup>لی</sup>

مولانا نناءاللد امرتسری نے اپنی خودنوشت میں اپنے سال پیدائش کا ذکر نہیں کیا ہے۔ البتہ ان کے تذکرہ نگاروں نے ۱۸۶۸ء کوان کا سال پیدائش لکھا ہے۔ مح جب کہ بعض دوسروں نے جون ۱۸۱۸ء کے ساتھ مہینے کی بھی تعیین کی ہے۔ کم بزم ارجمندال میں ہجری سن کے مطابق مولانا کی پیدائش صفر ۱۸۹۵ھ ہے۔ فی مولانا کے والد کا نام خصر جواور تایا کا نام اکرام جو تھا۔ بیلوگ شمیری پشمینے ک تجارت کرتے تصاور اس سلسلے میں امرتسر میں سکونت پزیر تھے۔ مولانا کے بڑے بھائی کا نام ابراہیم تھا جور فو گری کا کام کرتے تھے۔ والد ادر تایا کے انتقال کے بعد انھوں نے چھوٹے بھائی کا نام ابراہیم تھا کام سکھایا۔ والدہ کے انتقال کے بعد مولانا ثناءاللہ امرتسری تعلیم کی طرف متوجہ ہوئے اور اس وقت کی رائی تحلیم حاصل کی۔

۱۸۹۲ء (۱۳۱۰ھ) مولانا ثناء اللہ امرتسری روایتی علوم سے فراغت حاصل کرنے کے بعد امرتسر لوٹے مولانا کے استاد اوّل مولانا احمد اللہ صاحب رئیس امرتسر، جوان کی علمی قابلیت کو جانتے تھے، نے انہیں اپنے مدر سے ''تائید الاسلام'' میں تد رلیس کے کام پر مامور کر دیا۔ مولانا ثناء اللہ امرتسری اس مدر سے میں درس نظامی کی کتابوں کا درس دیتے تھے۔ البتہ مولانا یہاں بہت تھوڑ ب عرصے رہے۔ ۱۸۹۸ء (۱۳۱۵ھ) میں انہیں مالیر کو ٹلہ کے مدرسہ اسلامید کی صدر مدرس بیش کی گئی۔ وہاں بھی کچھ دنوں تد رلیی فرائض انجام دینے کے بعد مولانا اس سے علیحدہ ہو گئے اور والیس امرتسر چلے آئے۔

واقعہ بیہ ہے کہ مولانا ثناءاللہ امرتسری کا زمانہ مناظروں کا زمانہ تھا اور مولانا کوزیادہ دل چسپی مناظروں سے بی تھی۔لہذا تدرلیس کے بہترین مواقع میسرآنے کے باوجود مولانانے اس میں کچھزیادہ دل چسپی نہیں لی۔اس کی وجہ شایدیہی تھی کہ اس وقت مختلف اطراف سے اسلام پر شدید حملے ہور ہے تھے جس کی وجہ سے مولانا کی طبیعت بے چین ہوا تھتی تھے۔ مناظروں کی طرف اپنے میلان طبع کے بارے میں خود مولانا لکھتے ہیں:

'' کان پور سے فارغ ہوتے ہی اپنے وطن پنجاب پہنچا۔ مدرسہ تائید جلد:۵۷ — شہارہ:۲

11+

الاسلام امرتسر میں کتب درسہ نظامیہ کی تعلیم پر مامور ہوا۔طبیعت میں تجس زیادہ تھا، اس لیے اِدھر اُدھر سے ماحول کے مذہبی حالات دریافت کرنے میں مشغول تھا۔ میں نے دیکھا کہ اسلام کے سخت بلکہ سخت ترین مخالف عیسائی اور آربه دو گروه بیں ۔ انہی دنوں قریب میں قادیانی تحریک پیدا ہو چکی تھی، جس کا شہرہ ملک میں پھیل چکا تھا۔ مسلمانوں کی طرف سے اس کے دفاع کے علمبر دارمولا ناابوسعید محد حسین صاحب بٹالوی مرحوم تھے۔میر ی طبیعت طالب علمی ہی کے زمانے سے مناظرات کی طرف بہت راغب تھی ۔اس لیے تد ریس کے علاوہ میں ان تینوں (عیسائی، آ ربیہ قادیانیوں) کے علم کلام اور کتب مذہبی کی طرف متوجد رہا۔ بفضلہ تعالیٰ میں نے کافی واقفیت حاصل کرلی۔ ہاں اس میں شک نہیں کہان نتیوں مخاطبوں سے قادیانی مخاطب کا نمبراوّل رہا۔ شاید اس لیے کہ قدرت کو منظور تھا کہ مولانا بٹالوی مرحوم کے بعد بہ خدمت میرے سیر د ہوگی، جس کی بابت مولا نا مرحوم کوعلم ہوا ہوتو شاید بی شعر يڑھتے ہوں: آگے سجادہ نشیں قیس ہوا میرے بعد رہی خالی نہ کوئی دشت میں جا میرے بعد اس شغل میں میں نے چندعلاےسلف کی تصنیفات سے خاص فوائد حاصل کیے۔حدیث شریف میں قاضی شوکانی، حافظ ابن حجراورابن قیم وغیرہ کی تصانيف سے يعلم كلام ميں بيہتى، امام غزالي اور حافظ ابن حزم، علامہ عبدالكريم شهرستاني، حافظابن تيميه، شاه ولى الله، امام رازى وغير بهم اجمعين كى تصانيف سے فائدہ اٹھایا۔''<sup>ٹل</sup>

مولانانے وقت کے تقاضوں کو پورا کرنے کے لیے روایتی علوم کے ساتھ سرکاری سند بھی حاصل کی ،تا کہ وہ کسی بھی درج میں اپنی خالفین سے پیچھے نہ رہیں۔مولا نا محمد اسحاق بھٹی اس سلسلے میں جلد: ۵۷ - شہارہ:۲

اہلام اور عصر جدید

I

رقم طراز ہیں: ''مولا نا کا زمانہ مناظروں اور مباحثوں کا زمانہ تھا۔ مختلف مذاہب کے اصحاب علم اپنے اپنے مذہب کی صداقت ثابت کرنے کے لیے ایک دوسر کے ومناظر کا چیلنج دیتے رہتے تھے۔ مناظروں میں حریف کے علم وفضل کا بہت بڑا معیار سرکاری سند کو شمجھا جاتا تھا اور واقعہ ہیہ ہے کہ اس زمانے میں کسی عالم کے لیے یہ بہت بڑا اعز از تھا اور اس سے علمی میدان زمانے میں کسی عالم کے لیے یہ بہت بڑا اعز از تھا اور اس سے علمی میدان زمانے میں کسی عالم کے لیے یہ بہت بڑا اعز از تھا اور اس سے علمی میدان زمانے میں کسی عالم کے لیے یہ جن بڑا اعز از تھا اور اس سے علمی میدان امتحان خاص اہمیت رکھتا تھا۔ چنا نچہ مولا نا ثناء اللہ صاحب نے ۲۰ 19ء اس کی سند حاصل کی۔ ''

مولانا اسحاق بھٹی آ کے لکھتے ہیں: '' یہ بھی عجیب بات ہے کہ آغاز عمر میں وہ انسانوں کے لباس کی رفو گری کرتے تھے۔ اب جوانی کو پہنچا ور حصول علم سے فارغ ہوئے تو بیر ہن اسلام کی رفو گری میں مشغول ہو گئے۔ جوں ہی کسی نے اسلام کی خلعت پُژافتخار میں سوراخ ڈالنے کی کوشش کی اس کی طرف دوڑے اور جہاں لباس اسلام کے کسی گوشے میں چھوٹا بڑا سوراخ دیکھا، دلائل و ہرا ہین سے فوراً اس کورفو کردیا۔'' <sup>11</sup>

مولانا نناءاللدامرتسری کی توجه کا اصل تحود ملی و جماعتی مسائل تصاوران کی زندگی بیشتر انہی گروہوں کو سلجھانے میں گزری۔البتہ وہ جس دور میں تصوہ ہند ستانی سیاست کی تاریخ کا ایک اہم موڑ تھا۔لہذا مولانا بھی سیاست سے اچھوتے نہیں رہے۔ابتدا میں مولانا ثناءاللہ امرتسری کا رجحان انڈین نیشنل کا نگریس کی طرف تھا اورا نھوں نے اس میں شمولیت بھی اختیار کی تھی لیکن بعد میں جب مسلم لیگ قائم ہوئی تو ۲۰۹۱ء میں وہ مسلم لیگ سے وابستہ ہو گئے۔مولانا ثناءاللہ امرتسری ۹۰۹۱ء میں مسلم لیگ کے اجلاس کی استقبالیہ کمیٹی کے صدر تھے۔سیاسی طور پر مولانا ثناءاللہ امرتسری قیام پاکستان کے حق میں جلد: 24 - شہارہ:۲ تھے۔ <sup>سلی</sup> شایداسی لیے تقسیم ملک کے بعد پاکستان منتقل ہو گئے۔ مولا نا ثناءاللہ امر تسری نے مناظرانہ تقریر کے ساتھ ساتھ تحریر کی طرف بھی خصوصی توجہ دی، ان کے متعدد مناظر تحریری طور پر ہوئے۔ وہ تصنیف و تالیف کو تبلیخ دین اور حمایت دین کا مؤثر ترین ذریعہ خیال کرتے تھے۔ چنا نچہ متعدد عنوا نات کے تحت انہوں نے کم و میش سوا سو کتا ہیں تصنیف کیں۔ مولا نا ثناء اللہ امر تسری کی چھوٹی بڑی کل ۱۳۳۷ ارتصانیف کی فہر ست دی اور کھا ہے کہ ان کتابوں کے تفصیلی تعادف کے لیے تذکرہ ابوالوفاء (مرتبہ مولا نا عبد الرشید عراق سو ہر دوی) کا مطالعہ کرنا چا ہے۔ البتہ محمد اسحاق بھٹی نے ان تصانیف کی تعداد اپنی کتاب ''بر صغیر کے اہل حدیث خدام قرآن' میں ، سرار بیان کی ہے۔ <sup>سلی</sup> ان تصانیف کی تعداد اپنی کتاب ''بر صغیر کے اہل حدیث خدام قرآن' میں ماہ تریں کی ہوئی نے ان تصانیف کی تعداد اپنی کتاب ''بر صغیر کے اہل حدیث خدام قرآن' میں ماہ میں ہوں ہے۔

چوں کہ مولانا ثناءاللہ امرتسر کو قرآن مجیداوراس کی تفسیر سے خصوصی شغف اورقلبی لگا و تھا۔ اس لیے اس ضمن میں ان کی اردواور عربی نے جوخد مات انجام دیں، وہ نہایت لائق تحسین اور گراں قدر ہیں، جن کا تذکرہ قدر نے تفصیل سے ہونا ضرور کی اور مناسب معلوم ہوتا ہے۔ قرآنیات پر مولانا کی کتابیں حسب ذیل ہیں:

(۱) تغییر ثنائی (۲) تغییر القرآن بکلام الرحمن (۳) تغییر بیان القرآن علی علم البیان (۴) تفییر بالرائے (۵) دلیل الفرقان (۲) دلیل القرآن (۷) تعلیم القرآن (۸) آیات متثابهات (۹) بر بان النفییر بجواب سلطان النفییر (۱۰) قرآن اور دیگر کتب (۱۱) تشریح القرآن (۱۲) قرآنی قاعده۔ انھوں نے قرآنیات پر بہت کام کیے ہیں، اس لیے ان کا موں کا مختصر تعارف کرانے کی کوشش کی جائے گی۔

#### تفسير ثنائي

تفسیر ثنائی ایک ضخیم تفسیر ہے۔ یہ ۸جلدوں میں شائع ہوئی ہے۔ اس کی تصنیف میں تقریباً دس سال کا وقت لگا اور اس کی پہلی جلد ۱۸۹۵ء میں شائع ہوئی۔ بیروہی زمانہ ہے جب ڈپٹی نذیر احمد تفسیر لکھر ہے تصاور سرسید کی تفسیر شائع ہوچکی تھی ۔مولا نا ثناءاللہ امرتسری نے اسی پس منظر میں تفسیر جلد: ۵۷ – شہارہ:۲ لکھی۔ قرآن مجید کی بینہایت جامع تفییر ہے، اس میں مولانا نے ترجمہ کرتے ہوئے بھی اور تفییر کرتے ہوئے بھی خاص طور پر آیات کے باہمی ربط کو بیان کرنے کی کوشش کی ہے۔ اس کے علاوہ پوری تفییر میں مناظر انداسلوب اختیار کیا ہے۔ مسلمانوں میں سے سرسید وغیرہ کے نظریات پر تنقید کی ہے اور غیر مسلموں کی طرف سے جو اعتراضات کیے جاتے تھے ان کا بھی جواب دینے کی کا میاب کوشش کی ہے۔

اسلام پراعتراضات کا جواب اس تفسیر کاهنمی فائدہ ہے۔مصنف نے اصل فائدے دو بتائے ہیں ایک تو یہ کہ عام طور پرلوگ عربی نہیں جانتے ، اس لیے اردو میں تفسیر کصنی چاہیے ، تا کہ لوگ قرآن کو اور اسلام کے پیغام کو سمجھ سکیں۔ دوسرا فائدہ سی ہے کہ لوگ قرآن کا نام لے کر مسلمانوں کو گمراہ کرنے کی کوشش کررہے ہیں مسلمان اس سے ہوشیار رہیں۔ بعض اور بھی فوائد شار کرائے ہیں۔ اپنی تفسیر کے فوائد ہیان کرتے ہوئے التماس مصنف کے عنوان سے کلھا ہے:

اپريل— ۲۰۲۵ء

جلد: 6⁄2 — شهاره:۲

مولانا ثناءالله امرتسرى حيات اور علوم اللامى ميں خدمات

کی ضرورت ہے۔ گوتر اجم بحاورہ بھی ہوں مگر جب تک حسب موقع شرح نہ کی جائے ، عام تو عام بالکل متوسط درج کے خواص بھی فہم مطالب سے کما حقہ ہبرہ ورنہیں ہو سکتے بالحضوص جبکہ ایک مسلسل بیان کی صورت میں لایا جاوے (جیسا کہ اس عاجزنے کیا) توعجیب لطف پیدا کر تاہے۔ چاوے (جیسا کہ اس عاجزنے کیا) توعجیب لطف پیدا کر تاہے۔ پھر میں نے بعض مقامات کے حک مطالب کے لیے شان نزول کا ذکر بھی ضروری سمجھا۔ سو ہر آیت کے متعلق جہاں تک منقول تھا، اس کو بھی نقل کیا اور بعض مقامات میں رڈ مخالفین کی طرز پر اور بعض جگہ نا دان موافقین کے

مولانا ثناءاللہ امرتسری نے اپنی تفسیر میں ایک اسلوب اختیار کیا ہے کہ قرآنی مضامین کو تسلسل کے ساتھ بیان کیا ہے۔ یعنی تمام آیات کے درمیان رابط کا اظہار کرتے ہوئے تفسیر کی ہے، اگر چہ یہ تصور کہ قرآن کی تمام آیات باہم مربوط میں، کوئی نیانہیں ہے۔ تاہم اس پر جتنا زیادہ زور موجودہ وقت میں دیا جارہا ہے مولانا کے زمانے میں اتنانہیں تھا، اس لیے مولانا نے اس سلسلے میں دو آراکاذ کر کیا ہے۔ لکھتے ہیں:

<sup>((</sup>جوروش میں نے تغییر کے متعلق اختیار کی ہے یعنی ایک سلسلے میں سارے مضامین کولایا ہوں، اس میں علاء مفسرین مختلف ہیں یعض تو کہتے ہیں کہ قر آن مجید کا بیان سب مسلسل ہے اور بعض کہتے ہیں کہ یہ خواہ مخوا کا تکلف ہے۔قر آن حسب موقع نازل ہوتار ہا جس مقام پر نازل ہوا اس سے بے شک مطابق ہے، ینہیں کہ ایک دفعہ سارا اتر اہے جس کا سلسلہ وار بیان ہونا ضرور کی ہو۔ میرے خیال میں دونوں رائے صحیح ہیں۔ اس میں شک نہیں کہ قر آن رکیم حسب موقع نازل ہوتا رہا اور اس موقع کا پہلے موقع سے جس پر پہلی آیت اتری تھی مطابق اور موافق ہونا بھی ضرور کی نہیں ہے، مگر اس وجہ سے کہ سورتوں کی تر تیب آں حضرت کے ارشاد سے ہوئی ہوتا کوئی

اپريل— ۲۰۲۵ء

جلد: ۵۷ — شیارہ:۲

## تفسير القرآن بكلام الرحكن

یہ تفسیر مولانا نے عربی زبان میں لکھی اور شاہ کار تصنیف کی حیثیت رکھتی ہے۔ اس کی خصوصیت میہ ہے کہ مولانا مرحوم نے ایک آیت کی تشریح اور اس کے عربی میں ترجمہ کے لیے دوسری آیت سے بڑی مدد لی ہے، یعنی قر آن کی تفسیر قر آن کے ذریعہ کی ہے۔ اس تفسیر کوا کا برعلاء اور عرب دنیا میں بہت مقبولیت حاصل ہوئی اور اس کی کافی پڑیرائی ہوئی۔ اہل علم نے مولانا امرتسری کے حسن کلام اور اسلوب بیان کوقد رومنزلت کی نگاہ سے دیکھا ہے۔

## بربانالنفيبر

یہ تفسیر ایک پادری کی تفسیر کے رد میں کھی گڑتی۔ دراصل پادری سلطان څر خان پال نے سلطان النفاسیر کے نام سے یہ تفسیر سورہ بقرہ کے ابتدائی ۲۱ ررکوع کی تفسیر پر مشتم کہ ہے۔ مولا نا ثناءاللہ امرتسری نے بر ہان النفسیر کے نام سے اس کا جواب اپنے ہفت روزہ اخبار 'اہل حدیث میں دینا شروع کیا تھا، وہ قسط وارشائع ہوتا تھا۔ جب بھی وہ کوئی تفسیر لکھتے تو مولا نا اس حصے کی تفسیر میں ان کی غلط بیا نیوں کے کم پنی اوران کے اعتراضات کا نہایت مسکت جواب دیتے تھے۔ ایک بہت کم بے مولا سان کی غلط

بيان الفرقان على علم البيان (عربي)

بیان الفرقان علی علم البیان کے نام سے بھی مولا نا ایک تفسیر ککھر ہے تھے کیکن ریتفسیر سورہ بقرہ تک ہے اور عربی زبان میں ہے اور اس تفسیر کی خاص بات ریہ ہے کہ اس میں قر آن کی فصاحت وبلاغت کے ذریعہ اعجاز قر آن کو بیان کیا گیا ہے۔ ریتفسیر فن بیان ومعانی کا ایک بہترین نمونہ ہے۔

### تفسير بالرائ

مولا نا ثناءاللد مرتسری کے زمانے میں قرآن کے بکثرت ترجمہ وتفسیر ہور ہے تھا دران کے ابريل— ۲۰۲۵ء حلد: *۵*۷ — شیاره: ۲

نقطۂ نظر سے بہت سی تفسیر یں ایسی تھیں جوتفسیر بالرائے کے زمرے میں آتی تھیں ۔مولانا نے ان پر تنقید کی ہے اور خاص طور پرتفسیر بالرائے کی جو مثالیس قادیانی اور دیگر فرقوں میں پائی جاتی ہیں ان پر گرفت کرتے ہوئے تفسیر بالرائے نامی کتاب تصنیف کی جوخو دفسیر قر آن کے درجے میں ہے۔

تفسير سورة يوسف اورتحريفات بائبل

تفسیر سورہ یوسف اور تحریفات میں مید ثابت کیا ہے کہ عیسا ئیوں نے کس طرح سے اپنی کتابوں کے اندر تحریفات کی ہیں۔ یہ کتاب ۱۹۵۶ء میں شائع ہوئی۔ ان کتابوں کے علاوہ بھی ان کی بعض کتابیں ہیں جو قرآنیات سے متعلق تحریر فرمائی ہیں۔ قرآن سے متعلق ان کتب کے علاوہ جو کتابیں خاص طور پر قابل ذکر ہیں، ان میں تقابل ثلاثہ، تو حید، تثلیث اور راہ نجات، جوابات نصاریٰ، اسلام اور میسچیت، جن پرکاش، تُرک اسلام اور مقدس رسول بہت نمایاں اور منفر د مقام رکھتی

مولانا ثناءاللد امرتسری اپنی گونا گوں خوبیوں کے سبب ہر طبقہ وخیال کے لوگوں میں عزت وتکریم کی نگاہ سے دیکھے جاتے تھے۔ کھانے پینے ، پہنچا اور ہن میں اقتصاد واعتدال کا اعلیٰ نمونہ پیش کرتے۔ اس طرح مولا ناعلمی اختلافات کو صرف اسی حد تک محد و در کھتے اور انہیں کبھی بھی اپنے لیے ذاتی مسلہ نہ بناتے۔ ان کی بذلہ بنجی وظرافت بھی بے نظیرتھی۔ بات بات میں لطائف پیدا کرنے میں انہیں کمال حاصل تھا۔ زبان کے اسالیب سے اس درجہ واقنیت رکھتے تھے کہ جو بھی سنتایا پڑھتا، ان کے طرز کلام کی داد دیے بغیر نہیں رہتا۔ آیات قرآنی ، احادیث نبوی اور اشعار کے برگل استعمال کا ملکہ ان میں درجہ کمال کو پہنچا ہوا تھا۔

طبقۂ علماء میں مولانا نناءاللدا مرتسری کو بیامتیاز حاصل ہے کہ ان کے ہاتھ کھلے ہوئے تھے۔ بہت سارے لوگوں کی ظاہری اور خفیہ طور پر مالی مدد کرتے تھے، مہمان نواز تھے، غریبوں کے ساتھ ہمدردی کرتے، ضرورت مندوں، بیموں، مسکینوں اور بیواؤں کی مدد کرتے، اپنے چھوٹوں پر شفقت فرماتے اور بڑوں کے احترام کی انہیں تلقین فرماتے۔ مولانا کو بیکمال بھی حاصل تھا کہ وہ لوگوں کے ساتھان کے فکری پیانے اور ڈبنی سطح کے مطابق گفتگو کرتے۔

مولانا نتاءاللد جنوری ۱۹۴۸ء کے وسط میں سرگودھا (پاکستان) منتقل ہو گئے۔ گو کہ تقسیم کی وجہ سے لگنے والے صد مات نے مولانا کی شخصیت کو پوری طرح تو ڑ کر رکھ دیا تھا، اس کے باوجود انہوں نے ایک بار پھر کمر ہمت کسی۔ نئے پر یس کانام بھی ثنائی بر تی پر یس رکھا اور اخبار '' اہل حدیث' کی از سر نوا شاعت کا منصوبہ بھی بنایا۔ لیکن قدرت اس دور ان شاید کوئی اور ہی منصوبہ بنا چکی تھی۔ سرگودھا منتقلی کے تقریباً ایک مہینے بعد سار فروری ۱۹۴۸ء کو ان کے داہنے پہلو پر فالج کا شد ید حملہ ہوا۔ علاج معالجہ پچھ کام نہ آیا۔ ۵۱ مارچ ۱۹۴۸ء کو استی (۸۰) سال کی عمر میں انہوں نے اس دار فانی سے کوچ کیا اور سرگودھا میں مدفون ہوتے۔ اناللہ دانا ایہ راجعون۔ اہلام اور عصر جدید

حواشي

- ا\_ فضل الرحمن بن ميان محمر/مولا نا شاءالله امرتسري، دارالدعوة السلفيه (لا ہور) ١٩٨٤، ص ٢٨٤ ٢٨٢
- ٢- محمد رمضان يوسف/مولانا ثناءاللدام تسرى حيات، خدمات، آثار، دارالبلاغ پبليشر ز (لا ہور) ٢٠١٢-٥٠، ١٥
  - ۳۔ حوالہ بالا، ص:۱۲
  - ۳- حواله بالا <sup>م</sup><sup>0</sup>- ۲۱
  - ۵۔ حوالہ بالا ہ من ۱۳
  - ۲\_ مولانا ثناءالله امرتسری/تفسیر ثنائی، به اجتمام مولانادا دَدراز کامضمون، سواخ حیات، ص: ۲۷
    - 2- فضل الرحن بن ميا محر م ٢٨
    - ۸\_ محمداسحاق بھٹی ہزم ارجمنداں،ص:۱۴۳
    - ٩\_ يادگارمجلّه ٢٠٠٩ء، به موقع پاکور کانفرنس، ص: ٩
      - ۱۰ تفسیر ثنائی کامضمون سوانخ حیات من ۲۷
      - اا۔ محمداسحاق بھٹی، بزمار جمنداں،ص: ۱۹۷
        - ۲۱۔ حوالہ بالا،ص: ۱۴۸
    - ۳۱<sub>۵</sub> یادگارمجلّه<sup>۴</sup>٬۰۰۹٬۰۰۹، به موقع پاکوژ کانفرنس <sup>م</sup>ص:۹۲
    - ۸۱<sub>۷</sub> محمد اسحاق بھٹی، برصغیر کے اہل حدیث خدام قر آن، ص: ۱۷
      - ۵۱۔ تفسیر ثنائی جن۵
      - ۲۱۔ حوالہ بالا،ص:۲-۵

11-+

ڈاکٹرعلاءالدین خان\*

ہندوا پنشدوں کی تعلیم کو بہت مخفی رکھتے تھے خصوصاً مسلمانوں سے اور ان تعلیمات کو وہ ایسا راز سمجھتے تھے جسے ہمیشہ چھپا رہنا چا ہے کیکن دارا شکوہ جو حضرت ملا شاہ کا مرید تھا وہ اپنے پیر کے حکم کی خلاف ورزی نہیں کر سکتا تھا، اس لییا س نے اپنشدوں کی تعلیم پر عبور حاصل کرنا ضروری سمجھا چنا نچہ اس نے بنارس اور شمیر کے پنڈ توں کی مدد سے سنسکرت سیکھی اور سلسل محنت کے بعد اس نے ان کے اس راز سر بستہ کو طشت از بام کر ہی دیا اور پچاس اپنشدوں کا ترجمہ کرڈالا جس کا نام اس نے سرّ اکبر رکھا، <sup>ع</sup>لیم ، سرّ اکبر کا ایک قلمی نے دارا کم صنفین کے کتب خانہ میں موجود ہے۔

ا پنشدوں کی مذہبی عظمت تفسیر وں کی تی ہے، ہروید میں کچھ کمر رمصر عے ہیں جن کو چھند کہتے ہیں، ہرا پنشدانہیں حیضد وں میں ہے کسی حیصند کی فلسفیانہ تفسیر ہے۔

داراشگوہ اینٹدوں کے متعلق کہتا ہے کہ اینگھت'' آیت تو حید کہ سر پوشید فی است، خلاصہ ہید' ہے آیت تو حید کالقب انھیں حیضدوں کے لئے زیا دہ موزوں ہے۔ داراشگوہ کا دعویٰ ہے کہ اس کا تر جمہ لفظ بہ لفظ اور راست بر است ہے: '' ایں حق میں خود مبین را چوں نظر بر اصل وحدت ذات بود نہ بزبان عربی در یانی وعراقی وسنسکرت خواست کہ این اینکہ تہا را کہ تنج تو حید است و داندگان آن در آن قوم ہم کم ماندہ اند بزبان فارس بے کم وزیادہ، بے غرض نفسانی بعبارت راست بر است لفظ بلفظ تر جمہ خمودہ بنہ مدایں جماعة کہ آنرا از اہل اسلام ایں قدر پوشیدہ و پنہاں میدارند، در ال چہ سر است ۔'' انپشد میں ان حقائق اور معارف کو بیان کیا گیا ہے جن کے عوام بالعوم حتمل نہیں ہو سکتے اگر

جلد: ۵۷ — شهاره:۲

Ì

ویدکوالہا می کتاب مانا جائے تو اپنشداس کا روحانی انسانی تجربہ ہے، اس میں رسوم وعبادات اور قربانی پر تفتید کی گئی ہے اور یہ بتایا گیا ہے کہ دراصل معرفت ہی سب سے بڑی خوبی ہے اور جوشخص میگیہ اور قربانی کی رسموں کے ذریعے حقیقت اعلیٰ کی دریافت کرنا چاہتا ہے وہ سراب کے پیچے سرگرداں ہے۔ داراشکوہ کواس کتاب کے ساتھ اتن حسن عقیدت ہے کہ وہ اس کو کتاب قدیم'' قرآن مجید کی اصل''اور کتاب کمنون قرار دیتا ہے۔

ا پنتدوں کے دور تصنیف کے بارے میں ماہرین کے درمیان اختلاف ہے، مشہور ہندی شاعر رام دھاری سنگھ دنگر نے مختلف حوالوں سے لکھا ہے کہ اپنشدوں کا دور تصنیف • ۹۰ سے • ۰ ۷ ق م تک ہے، دہ مزید لکھتے ہیں کہ اپنشدویدوں کے بعد لکھے گئے یا ساتھ ہی ساتھ <sup>6</sup>را دھا کر شنن نے اپنشدوں کا زمانہ تصنیف چھٹی صدی ق م مانا ہے۔ <sup>ک</sup>

ا پنتد کے زمانے کے تعین میں بس اتنا کہا جا سکتا ہے کہ وہ ۲۰۰ ق م یعنی بد ھمذہب سے پہلے کے ہیں،فکر کی گہرائی اور منطقی نتائج کے اعتبار سے وہ استے بلند ہیں کہ ان کے متعلق کہا گیا ہے کہ براہمنوں اوراپنشدوں کے طرز بیان میں جوفکر کی تفاوت پایا جاتا ہے وہ ہندوستانی فلسفہ کی تاریخ میں سنگ میل کی حیثیت رکھتا ہے۔

انپشد میں جگہ جگہ بر ہما اور آتما کی بحث ملتی ہے جنھیں ہر مقام پر ایک مانا گیا ہے '' آتماذات ہے، بر ہما بھی ذات ہے، آتما وہ حقیقت ہے جو تغیرات میں بھی قائم رہتی ہے جو خواب و بیداری، موت بار بارجنم لینے اور آخر میں نجات کی مختلف حالتوں میں قدر مشترک ہے، یہی وہ حقیقت ہے جسے کوئی فنا نہیں کرسکتا، موت اسے چھونہیں سکتی اور شرائے حکیل نہیں کرسکتا، دوام، تسلسل، وحدت، حرکت پہم، سی اس کی خصوصیات ہیں، یہ بجائے خود ایک دنیا ہے جو کمل ہے، کوئی شی اس سے باہر نہیں ہے، بس آتما اصل اصول ہے''

اپريل— ۲۰۲۵ء

جلد: ۵۷ — شهاره:۲

پیدا ہوتی ہیں اوراسی کی بدولت زندہ رہتی ہیں اور مرنے کے بعد اسی کی طرف رجعت کر جاتی ہیں، وہ برہما ہے یعنیٰ ''سَت'' (حق )سِتْ (روح) اور آنند (روحانی مسرت) اس لیے آتما اور برہما داخلی خارجی روحانی اور کا مُناتی اصول کے دومختلف نام ہیں جو ایک دوسرے کے مماثل ہیں ''سَتُ ، تَوُم، امَکی یعنی یہ '' کہ تو ہے'' میر ترجیعی کلمات اپنشدوں میں باربار دہرائے گئے ہیں۔

ا بنیشدوں کی تعلیمات کا خلاصہ چارتصورات پر مشتمل ہے، آتما، بر ہما، کرم اور آ وا گون۔ آتما اور بر ہما کا تعلق روحانیت سے ہے۔ کرم کا تعلق عمل سے ہے اور آ وا گون زندگی اور موت کا وہ قدرتی عمل ہے جس کے ذریعہ سنسار کی بقا ثابت ہوتی ہے، بینظریات و یدوں اور براہمنوں کے نظریات سے اسے مختلف اور ترقی یا فتہ ہیں کہ انھیں انقلاب آ فریں نظریات سے تعبیر کیا جا سکتا ہے۔ دارا شکوہ نے سرّ اکبر میں جن اینپشدوں اور براہمنوں کا ترجمہ کیا ہے، اس سے ہندووک کے قدر یم خیالات پر دوشن پڑتی ہے۔

#### حقيقت روح

سراكبريس داراشكوه نے سب سے پہلے جس اين شدكو جگه دى ہے وہ چھاندوك رشى كا اين شد ہے، جو سام ويد سے ماخوذ ہے، اس اين شد يس اسم اللى 'اوم شبذ' كواودكيتھ (وظيفه) بنا نے كا فا كده اور طريقة بتايا گيا ہے، اس كے تحت ٢ ابرا بهمن درج كيے گئے ہيں، ان ٢ ابرا بهمن ميں صرف دوسرے برا بهمن ميں ہست مطلق (سَت) كا ايك اندا ابن كر اپنے اندر سے دنيا كو پيدا كر نے كا بيان ہے، باقى برا بهمن ميں ہست مطلق (سَت) كا ايك اندا بن كر اپنے اندر سے دنيا كو پيدا كر نے كا بيان ہے، باقى برا بهمن ميں ہست مطلق (سَت) كا ايك اندا بن كر اپنے اندر سے دنيا كو پيدا كر نے كا بيان ہے، باقى برا بهمن ميں ہست مطلق (سَت) كا ايك اندا بن كر اپنے اندر سے دنيا كو پيدا كر نے كا بيان ہے، باقى برا بهمنوں ميں حقيقت روح اور ہمداوست كے مسئله كا بيان ہے۔ ف ريا ده تر برا بهمنوں كا خيال يہى ہے كه اصل عالم يہى روح ہے، جو ہمارے جسم كے اندركار فر ما ہے، دنيا ميں جو پچونظر آ تا ہے، سب كى خالق يہى روح ہے، تمام چيزيں اى ايك روح كا جلوہ ہيں، يہى روح خدا ہے، ويدوں كے بر ہما، رُدر، بشن، بر جا پت، سورج، حيا ند، آگ غرض تمام ديوتا ؤں كو اى روح خدا ہے، ويدوں كے بر ہما، رُدر، بشن، پر جا مير مورج، حيا ہمان كا مي پي اور اسم ميں ايك روح خدا ہے، ويدوں كے بر اين ايں ہو جي كونظر آ تا ہے، خلاصه بي جا م دورج ہے، تمام چيزيں اى ايك روح كا جلوہ ہيں، يہى روح خدا ہے، ويدوں كے بر ہما، رُدر، بشن، پر جا م دورج ہوں اين ايك روح كا جلوہ ہيں، يہ ي روح خدا ہے، ويدوں كے بر اي رُدر، بُن ، پر جا م دورج ہوں ايك رہ اي ميں ايك روح خلام ہو ميں ميں مي پيل اين مرح مات درج كيا گيا ہے، خلاصه بي ہے م دوں (فرشتوں) اور اسروں (شيطانوں) ميں ايک مرتب لڑا اكى ہو كى ، سُر وں نے جا ہا كہ كى سے حد حد من كيا كہ كى سے ايك من من ايك مرتب لڑا ہى ہو كى ، سُر وں نے جا ہو ميں ہيں ايك مرتب لڑا ہى ہو كى ، سُر وں نے جا ہا كہ كى سے درج اي ميں ايك مرد مرد اي مرد اي مي مي ايك مرتب ار مرد اي جا مرد اي جا مرد اي مرد اي ہو كى ، سُر وں اي جا ہو ہوں اي مرد مي ايك مرد ہو اي مرد اي اي مرد مرد مي جا ہو مي سے ايك مرد ہو گى ، سُر وں نے جا ہا كہ مي سے ايك مرد مرد مرد اي مرد مي ہو كي ، سُر مي مرد مي مرد مرد مرد مي ہا كہ مرد مرد مي ہا كہ مي مرد مرد مي مي ہو مرد سے بي مرد مرد مرد مرد مي مرد مي مرد مرد مرد مي مي مرد مي مرد مي مرد مرد مي

ادم شبد کواود کیتھ (وطیفہ) کے طور پر پڑھوائیں، کیم بعد دیگر ے انھوں نے یویائی، گویائی، بینائی، شنوائی اور دل سے مدد چاہی، سب نے وظیفہ پڑھنے پر آمادگی ظاہر کی مگر سب کے دل میں تواب کی خواہش موجودتھی، اس لیے اسروں نے سب کو نقصان پہنچا دیا، بالآخر وہ سب پران (جان) کے پاس گئے، جان نے بے غرض ہو کر اوم کا وظیفہ پڑھا اور سب اسُر ہلاک ہو گئے۔ <sup>11</sup> اس کے بعد اود کیتھ کی حقیقت بتائی اور بڑی پر پیچ تقریر کے بعد بینتیجہ ذکالا:

120

<sup>۱</sup> این ہمہ عالم بر ہمااست از بر ہما می شود ودر بر ہمہ می باشد ودر بر ہما فر دمی رود آتما کہ اندرون دل است، ہماں آتما از زمیں کلاں تر است از ہمہ فضا کلاں تر است از عالم بہشت ہم کلاں تر است، از ہمہ عالم ہما کلاں تر است ہمہ را محیط است ..... در اندرون دل ہمہ بر ہما است بشن ورُ در وآفاب ایں سەفرشتہ (دیوتا) ہمیں پران است ''<sup>11</sup>

اس اپند کے ماتحت دوسر براہمن کا خلاصہ میہ ہے کہ آگ، ہوا، سورج، آکاش سب خدا ہیں، ساتویں براہمن کا خلاصہ میہ ہے کہ تمام حواس اور تمام اندریوں کا مبد اُپران ہے، بیعا کم خارج میں بھی کار فرما ہے تمام چزیں اسی سے ہوئیں، یہی خدا ہے، بار ہواں براہمن کہتا ہے کہ انسان کا جسم بر ہما پوری یعنی شہر خدا ہے جس قدر دیوتا ہے سب اسی کے اندر موجود میں، جس قد رلوک ( دنیا ئیں ) میں سب اسی بر ہما پوری کے اندر موجود میں، فرشتوں نے ایک مرتبہ اندر دیوتا سے پوچھا کہ تم کون ہو، انھوں نے ایک طویل لکچر دیا جس کا خلاصہ میہ ہے کہ سب بچھ میں ہوں، غرض اکثر براہمنوں اور اپندوں کا خلاصہ تت توام اسی ( وہ تو ہی ہے ) ماہم بر ہمایا، پرانو بر ہما ہوتا ہے۔ <sup>س</sup>امس اکبر میں ہے: بر ہما را در یک مظہر نیا مد دانست بلکہ آں پر مآ تما ( را ) محیط ہمہ وعین ہمہ، و برتر از ہمہ دومنزہ از ہمہ باید دانست ہا کہ آں پر مآ تما ( را ) محیط ہمہ وعین ہمہ،

انسان کے اندرجس قدر حوال ہیں سب کے سب پران کے جلوے ہیں، پران جیو آتما (جس کی حقیقت محض علم ہے) قائم ہے، تمام اندریوں (حواس) کا وجود محض جیو آتما کے وجود سے ہے، سَواپن (خواب) یعنی اپنے آپ کو پالینے کی صورت میں بیتمام شکتیاں جیو آتما کے اندر محو ہوجاتی ہیں، دنیا کی ہر چیز کے اندرا یک خاص روح ہے، جواس کی مد ہر ہے، پرم آتما اِن تمام پر شوں (روحوں) کا جلد: ۵۷ - شہارہ:۲ پرش ہے، جس طرح بدن انسانی کے اندر حواس کے ذریعہ سے جیوا تمامد بر ہے اسی طرح وہ پرم آتما اشیائے عالم کی روحوں کے ذریعہ سے تمام عالم کا مد بر ہے، تمام روحیں اسی پر ماتما کے اندر ادراک خود کی کی حالت میں محو ہوجاتی ہیں، وہ اصل حقیقت جو ہروفت ہر جگہ اور ہرحالت میں موجود ہے وہ خود کی ہے، جا گنا، سونا، موت، حالت خواب، قیدوا زاد کی اِن تمام کیفیات میں وہ کیسال طور پر موجود ہے۔

پيدائش عالم يعنى تخليق

جہاں تک تخلیق سے متعلق اینتد کے عمومی تصور کا تعلق ہے وہ اس کے ہمہ گیر نظرید آتما سے بخوبی سامنے آجاتا ہے، اینتد بنیا دی طور پر ارتفاء کا قائل ہے، لیکن اینتد کا تصور ارتفاء کسی قد رمختلف ہے، اس کا کہنا ہے کہ ہرش بالقوہ براہمن میں موجود ہے، وہ نامیاتی ہویا غیر نامیاتی ایک متحرک اور باشعور ہت اور ایک غیر تحرک اور بے شعور ہتی دونوں ایک ہی حقیقت کے پر تو ہیں، صورت اور مادہ دونوں ایک ہی بیں۔ <sup>14</sup> تمام اینتد باہم متفق الرائے نہیں مگر وحدت موجود ات کے قائل سب ہیں، پیدائش عالم کے متعلق اینتد وں کی عام رائے یہی ہے کہ وحدت کثرت ہوگی، ست الٹر اینتد کے مصنف کا بیان ہے کہ پیدائش عالم کے متعلق لوگوں کا خیال مختلف ہے:

اپريل— ۲۰۲۵ء

بلد: ۵۷ — شهاره:۲

عالم کاسب ہیں۔'<sup>، کل</sup> ست اسُر اینیشد کا مصنف کہتا ہے کہ مذکورہ تمام خیالات غلط ہیں بلکہ''مادۂ پیدائش عالم برہما است'<sup>کل</sup>

خلاصہ بیہ ہے کہزیادہ تر اینیثدوں اور براہمنو ں کی تعلیم ہیہ ہے کہد نیامیں جو پچھ ہے سب ریگانۂ مطلق کے جلوے ہیں اور اس ریگانہ مطلق کے دھیان یا تصور سے باہر عالم پا اشیاء عالم کا کوئی وجود نہیں۔

زندگی کامستقبل

جب چاہے جائلتی ہے اور جب چاہے اسے ترک کر سکتی ہے، لیکن اس ترک واخذ کا ایک قاعدہ ہے اور اس قاعد بے سے مطابق آتما جو حرکتیں کرتی ہے وہی قالب اور اجسام کو مٹاتی اور بناتی رہتی ہے، کتھا اپنشد کے مطابق انفرادی آتما بار بارجسم کا قالب اختیار کرتی ہے جس طرح اناج سو کھتا اور ضائع ہوجاتا ہے اس طرح ایک فانی انسان بھی ضائع ہوجاتا ہے لیکن جس طرح اناج دوبارہ اگتا ہے اس طرح سے بھی دوبارہ جنم لیتا ہے۔<sup>11</sup>

ہر تابی کے اندر دوبارہ حیات کا آغاز پوشیدہ ہے، موت ایک نگی زندگی کا دروازہ ہے لیکن ایک عارف حق اور فر دصالح کی موت اے لافانی بنانے کے لئے آتی ہے اور اس کے مدارج اور مراتب کو بلند تر کرتی چلی جاتی ہے اور ایک ناواقف حق اور بے عمل کی موت اے بار بار موت کا مزہ چکھانے کے لیے آتی ہے: '' وہ جن کاعمل اچھا ہے وہ جلد ہی ایک بہتر زندگی کو حاصل کرلیں گے لیکن وہ جن کاعمل بد ہے وہ جلد ہی ایک بدتر زندگی کو حاصل کرلیں گے، ایک سور ایک کتے یا ایک چنڈ ال کی زندگی کو ۔''<sup>TT</sup>

ينرجنم كاطريقه

لسرزياد وموزول ہويناتي سر، <sup>مهن</sup>

مذکورہ تمام تشریحات سے این شد کا منشاء بینظاہ کرتا ہے کہ روح جب جسم سے علاحدہ ہوجاتی ہے تو اپنے سابقہ تجرید کی روشنی میں اور ان تمام قوتوں کے ذریعہ جو اس نے ایک خاص قالب کے اندر رہ کر حاصل کی ہوتی ہیں نئی ضروریات اور تقاضوں کے مطابق ایک نیا جسم بناتی ہے، روح کی ہیئت ایک جسم لطیف کی سی ہوتی ہے جو ذہن اور کر دار کی سواری بن جاتا ہے چنانچہ بیجسم لطیف نہ تو انسان کے طبعی جسم کی طرح مرتا ہے اور نہ مرکز منتشر ہوتا ہے بلکہ ایک نظ طبعی جسم کے لیے بنیا داور نقشتے کا کام دیتا ہے، جسم کی طرح مرتا ہے اور نہ مرکز منتشر ہوتا ہے بلکہ ایک نظ طبعی جسم کے لیے بنیا داور نقشتے کا کام دیتا ہے، جسے بیا پن او پر رکھ کر ڈھالتا ہے اور اس طرح آپنی دوسری زندگی میں ذہن اور کر دار کو نیا مادی روپ دیتا ہے اور بیسلسلہ اس وقت جاری رہتا ہے جب تک ذہن اور کر دار ارتقاء کر کے ایسے مقام پر نہ پنچ جا کیں ہوجا کیں۔

سب سے اہم تصور جواکثر اپنشدوں میں پایا جاتا ہے وہ یہ ہے کہ آتما یا برہما ہی اصلی حقیقت ہے اور اس کے سواہر چیز غیر حقیقی ہے۔ دوسر اتصور جو کئی اپنشدوں میں ملتا ہے وہ وحدت الوجودی مذہب کا ہے جس میں عالم اور آتما یا برہما کی مطابقت واضح کی گئی ہے۔ تیسر اتصور خدا پر تی کے متعلق ہے جو برہما کو عالم کا مالک حقیقی سمجھتا ہے۔ <sup>۲۲</sup>

آتمااور برہما کے ایک ہونے کی دریافت نے فلسفیا نہ خیالات کے تانے بانے کو یکسر بدل کر رکھ دیا، فلسفہ کی بنیا داب بیقر ارپائی کہ دیوتا وَں کی خلاف ورزی یا قربانی کی رسموں میں کوتا ہی کرنا پاپ نہیں ہے، بلکہ مظاہر قدرت کی کثرت کوتسلیم کرنا اور برہما کے وحد ۃ الوجود سے انکار کرنا پاپ ہے، اخلاقی جہد: ۵۷ – شہارہ:۲ شعار حقیقی شعار قرار پایا جس میں نفس سے مرادفس امارہ نہیں جو تمام برائیوں، تنگ نظری، خود غرضی، دنائت اور دوسری کمزوریوں کا مجموعہ ہے بلکہ انسان کی فطرت باطنی مراد ہے جوانانیت کے قید و بند سے آزاد ہے۔

ا پنشدوں کے عہد کے ظہور کے بعدوہ دن گز رگھے جب خیالی دیوتا پہاڑوں میں چھپر ہتے، بجل کے ساتھ حیکتے اور بادلوں کے ساتھ گر جتے اور بر ستے تھے، اب انسان نے خدا کو پالیا جواس کے اندر تھا، اب اسے راضی رکھنے کے لیے قربان گاہ تک جانے کی ضرورت نہیں تھی کیوں کہ کوئی شخص اپنے نفس کو جووہ خود ہے راضی رکھنے کی کوشش نہیں کر سکتا ۔ انسان خدا کا ادراک کر سکتا ہے اور اس کی معرفت حاصل کر سکتا ہے اس طرح قربانی کی رسموں کی جگہ موکر فان اور باطنی فہم وادراک نے لیے لیے ۔

انپشدوں کا مزاج ویدوں کے مقابلہ میں داخلیت پیندانہ ہے، بیکا ننات اوراس کے مظاہر سے بحث کرنے کے بجائے ان کے اندر کام کرنے کی حقیقت سے بحث کرتے ہیں اور پھر بید داخلیت پیندی سمٹ کرصرف انسان کی ذات تک محدود ہوجاتی ہے۔ اس کا طرز بیان زیادہ تر جذباتی اور وجدانی ہے، استدلالی انداز بہت کم اختیار کیا گیا ہے، انپشد کا مواد متنوع ہے، ایک خدا ایک سے زیادہ خدا، ہر شک خدا اور کوئی خدا ہی نہیں، سب کچھ صرف روح ہی روح بیار وح اور مادہ یا صرف مادہ ہی مادہ! سے بی سا کے مواد اور حقائق ۔

واقعہ ہیہ ہے کہ'' آزادتفکر'' کی اپنشدوں سے بہتر اور کوئی مثال نہیں دی جائلتی۔اگر بیرکہا جائے کہا پنشد کسی واحد کلیہ سے بحث کرتے ہیں! توجواب میں بیرکہنا پڑے گا کہ کسی سے بھی نہیں اپنشد میں حقیقت کی تصویر کشی ،تخلیق کا ئنات، حقیقت روح، زندگی کے مستقبل، آواگون،

دیوتاؤں کی پوجا،قربانی وغیرہ ہے متعلق بحث ملتی ہے۔

ا پنیشد کے مطالعہ سے بیاندازہ ہوتا ہے کہ اس میں درج ذیل چیزوں پر بار بارز ور دیا گیا ہے: ''انسان کا کرم اس کی روح کوایک قالب سے دوسرے قالب میں ڈھکیل دیتا ہے، آخر میں علم وعر فان اور غور دفکر کے ذریعہ وہ معرفت کی اس منزل میں پنچ جاتا ہے جس میں وجود کے بندھن ٹوٹ جاتے ہیں لیحن سنسار سے کمل آزادی اور یہی سَت ، سِت اور آنند کی آخری منزل ہے۔' بیدا پنیشد اس روحانی تیجان اور بغاوت کی ترجمانی کرتے ہیں جس کے ذریعہ کم ترت پر پتی کا

اپريل— ۲۰۲۵ء

جلد: ۵۷ — شهاره:۲

عقیدہ وحدت پرسی کی منزلیں طے کرتا ہوا''وحدت الوجود''اور''ہمہادست'' کی منزل تک پنچ گیا، ہمہ اوست یا ہمہازادست یا ہمہدرادست کا خیال جوصوفیوں کے طبقہ میں عام طور پر مقبول ہے وہ اپنے تمام دلائل کے ساتھان ہی اپنشدوں اور برہمنوں سے ماخوذ معلوم ہوتا ہے۔

ا بنیشدوں کو نمور سے پڑھنے پر بید معلوم ہوتا ہے کہ جس طرح سے آج کل کے ہندو عناصر پرست ہیں اسی طرح اینیشدوں کے عہد تک بھی عناصر پرست تھے، اینیشدوں کے مصنّفین اس عناصر پرست کے قائل نہ تھے مگر وہ ایکا یک تمام قدیم خیالات کو بدل نہیں سکتے تھے، اس لئے انھوں نے تمام عناصر قدرت اوران کی مد برروحوں یاد یوتا وَں کو خود انسانی اوصاف کی مجر دمگر یک گونہ مجسم اشکال قرار دیا، انسان کے جسم کو برہم پوری یعنی خدا کا شہر قرار دیا اور بتایا کہ تمام دیوتا یہاں تک کہ خود برہم اسی شہر خدا یعنی انسان کے دل ود ماغ میں بستے ہیں اس لیے عناصر قدرت کے سامنے سر جھکانے سے بہتر ہے کہ انسان خود اپنی ہستی اور اپنے کمالات پر خور کر ہے، یہی بہترین اور سب سے بڑی عبادت ہے۔

حواثثي

| رائے شبوموہن لال ماتھر، قدیم ہندی فلسفہ، تر تی اردو بیورونٹ د ہلی • ۱۹۸ء،ص ۳۳۰          | _1  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ما بهنامه معارف شاره ۲۰ ، جلد نمبر ۱۴٬                                                  | _٢  |
| اليضأ                                                                                   | ۳_  |
| اليضأ                                                                                   | ^_  |
| رام دھاری سنگھ دنگر ، منسکرتی کے حپارادھیائے ،ص :۱۲۲٬۱۲۳                                | _۵  |
| بحواله محاضرهٔ علمیه، بسلسلهٔ ہندومت، نا شردارالعلوم دیو بند جص: ۲۳                     | ۲_  |
| سید تخی حسن نقو ی، جهارا قدیم ساح، ترقی اردو بیورود بلی، ۱۹۸۰ء جس: ۲۳٬۶۴                | _2  |
| اليفأ، ص: ٢٢                                                                            |     |
| داراشکوه،سرا کبرگمی،دارالمصنفین شبلی اکیڈمی اعظم گڑھ بحوالہ ماہنامہ معارف،شارہ:۲،جلد:۱۴ | _9  |
| ما چنامه معارف شماره:۲ ، جلد نمبر: ۱۳                                                   | _1• |
| اليضأ                                                                                   |     |
| سرا کېرقلمي ،حواله مذکوره                                                               | _11 |
|                                                                                         |     |

191

جلد:<sup>\_\_\_</sup> — شہارہ ۲

191

اہلام اور عصر جدید

۱۳ مار ما به معارف شاره ۲۰ ، جلد نمبر ۲۰ ، ۲۰ ۱۳ مرا کبر طلمی حواله مذکوره ۱۵ ما به نامه زندگی فروری ۱۹۵۲ ء مص ۱۳۰ ۱۷ ما به نامه دندگی ، تمبر ۱۰ کتو بر ۱۹۵۷ ء ، ص : ۲۷ ۱۷ ما به نامه معارف شاره : ۱، جلد : ۱۵ ۱۹ ما به نامه معارف شاره : ۱، جلد : ۱۵ ۱۲ می محارف شاره : ۱، جلد : ۱۵ ۱۲ می محارف شاره : ۱۰ جلد : ۱۵ ۱۲ می محارف شاره : ۱۰ جلد : ۱۵ ۱۲ ما به شرم ۲۰ می ۲۰ ۱۲ ما بی شد ۲۰ می ۲۰ می ۲۰ ما می فاسفه ، ص : ۵۵

ڈاکٹر ندیمر سحر عنرین \*

مسلمانوں كانعليمي نظام تاريخ بے من ميں

مذہب اسلام میں تعلیم کی اہمیت کا اندازہ اس بات سے لگایا جا سکتا ہے کہ قرآن کی پہلی آیت جور سول اللہ پرنازل ہوئی وہ الحُو آب سُم دِبِّکَ الَّذِی حَلَق لَم تھی ، جس میں اللہ رب العزت نے پڑھنے کا حکم دیا اور پڑھنے لکھنے کی اہمیت کو واضح کر دیا۔ اللہ کے رسول حمد عربی صلی اللہ دومایہ وسلم نے تعلیم کی اہمیت پرز وردیتے ہوتے کہا کہ ''ط کَبُ الْعِلْم فَرِيصَنَّةٌ عَلَی کُلِّ مُسْلِم '' کے کہ علم کا حاصل کرنا تمام مسلمانوں پر فرض ہے۔ اور صرف قرآن وحدیث کا ہی علم حاصل کر نا ضرور کی نہیں ہے۔ اس میں وہ تمام مسلمانوں پر فرض ہے۔ اور صرف قرآن وحدیث کا ہی علم حاصل کر نا ضرور کی نہیں ہے۔ اس میں وہ تمام علوم جوانسانیت کے لیے راحت رساں اور ان کی فلاحی ضرور توں کی تحمیل میں ضروری ہیں شامل واضح ثبوت موجود ہے۔

اگر ہم مسلمانوں کے تعلیمی نظام کا با قاعدہ مطالعہ کریں تو ۳۵۹ ہجری بسطابق ۲۷-۲۲۰۱۶ کافی اہمیت کا حامل ہے۔اس دور میں با قاعدہ طور سے عالم اسلام میں مدرسوں کی بنیا دیڑی۔مدرسوں کے با قاعدہ قیام سے پہلے مسلمانوں میں درس وقد رلیں اور تعلیم وتر بیت کی مندرجہ ذیل شکلیں موجود تھیں: \* گیسٹ ٹیچر شعبۂ اسلامک اسدیز، جامعہ ملیہ اسلامیہ نئی دہلی۔۲۵

100 اہلام اور عصر جدی كتاب \_1 محلات ميں ابتدائی تعلیم \_٢ کتابوں کی دکانیں \_٣ علماءكے مكانات ~م مجالس الإ داب ۵\_ ريگىتان،بادىيە ۲\_ مساجد وغيره \_4 کُتّاب(قرأت اورکتابت سکھانے کے لیے) \_1 اسلام کی آمد سے پہلے بھی بکثرت اس طرح ٹرتّاب موجود تھے کیکن وہ بہت ہی محدود تھے کیونکہ عرب پڑھنے لکھنے سے زیادہ یادر کھنے کوتر جنی دیتے تھے۔ تاریخ کے مطالعہ سے پتہ چکتا ہے کہ سفیان بن امیداورابوقیس بن عبد مناف مکه کےاولین باشندے تھے جنھوں نے قراءت اور کتابت کافن سیکھا۔ <del>س</del>طمہوراسلام کے **دقت قر**لیش **می**ں صرف ستر ہافرادا یہے تھے جولکھ پڑ ھ سکتے تھے۔ <sup>س</sup> ٹُتّاب کے بارے میں اہل علم کے درمیان دوطرح کی آراء یائی جاتی ہیں۔بعض لوگوں کا کہنا ہے کہ قرآن کامعلم الگ ہوتا ہے اور کتابت اور قراءت کا الگ، تلاوت قرآن سکھنے کے بعد بچوں کو کتابت سکھائی جاتی ہے اور اس کے لیے ماہر استاد کی ضرورت ہوتی ہے۔ اس طرح کی رائے رکھنے والوں میں ابن جہر، ابن بطوطہ اور ابن خلدون ہیں ۔ دوسری رائے مستشرقین کی ہے جو کتابت اور قراءت اوردین تعلیم دینے والوں میں کوئی فرق نہیں کرتے ہیں۔اس میں فلب کے حتی اور گولڈز ہر وغیرہ ہیں۔ قرآن کے عالموں نے جب بچوں کی تربیت کی ذمہ داری سنبھالی تواس وقت کے مروجہ تمام علوم پر قرآن کاعلم حادی ہوگیا اور قرآن کو پڑھانے والے وہی صحابہ کرام ﷺ جنھوں نے قرآن کو پڑھا تحاراس بات کوبھی ذہن نشیں رکھنا چاہیے کہ شروعاتی دور میں شاذ ونادر ہی کسی شخص کوقر آن حکیم کا یوراعلم ہوتا تھا۔ قرآن میں غور دفکر کی تلقین کی گئی ہے،اس لیے صحابہ کرام قرآن کو سمجھنے پر بہت زور دیا کرتے تھے۔ اس زمانے میں جوسورہ بقرہ اورسورہ آلعمران پڑھ لیتا تھا، وہ اس وقت کا سب سے قابل آدمي شمجهاجا تاتھا۔

محلات ميں ابتدائي تعليم

خلفاء نے اپنی اولا دول کے لیے اچھی تعلیم کا بندوبست محلوں میں ہی کررکھا تھا۔ ابتدائی تعلیم کا نصاب عام طور پر والدین ہی مرتب کرتے تھے۔ وقتی تقاضوں اور ضرورتوں کو دیکھتے ہوئے وہ اپنے شہز ادوں کوتعلیم کے زیور سے آراستہ کرتے تھے محلوں میں تعلیم دینے کی وجہ یتھی کہ گتاب اور مساجد میں جہاں درس وتد ریس ہوتی تھی وہ شہز ادوں کے مزاج سے میل نہیں کھاتی تھی۔ محلوں میں پڑھانے والے استادوں کو مؤدب کہاجا تا تھا۔ استاد کی ذمہ داری ہوتی تھی کہ وہ طلبا کی ذہنی اور اخلاقی صلاحیتوں کو اجا گر کرے۔

محلوں کے اندر با قاعدہ اتالیق کے رہنے کا بندوبست ہوتا تھا۔ بچے اتالیق کے ساتھ ہی رہا کرتے تھے تا کہ اتالیق بچوں پر پوری توجہ دے سکے۔استاد کے رہنے کا، کھانے پینے کا ہر طرح کا انتظام محل میں ہی ہوتا تھا۔ ہارون رشید نے امین کے اتالیق الاحرکے لیے با قاعدہ ایک گھر خرید ااور اسے آراستہ کروایا۔

اپريل— ۲۰۲۵ء

جلد:۵۷ — شهاره:۲

اسلام اور عصر جديد

نہ ہو جائے دوسرا مضمون شروع نہ کریں۔ انھیں دانشوروں کے اقوالِ زریں پڑھا ئیں اور عورتوں ہے متعلق گفتگو نہ کریں۔' ک

کتابوں کی دکانیں

کتابوں کی دکانوں کا چلن عباسی دور میں شروع ہوااور پھر دھیرے دھیرے پوری اسلامی دنیا میں بچیل گیا۔ بغداد میں امیر المومین کے علاقے میں یعقوبی نے ۱۰۰ سے زیادہ کتابوں کی دکانوں کا ذکر کیا ہے۔انشید یوں کے دور میں سوق الوراقین بازارتھا جہاں کتابیں فروخت کی جاتی تھیں اوران دکانوں پراکٹرعلمی مباحثے ہواکرتے تھے۔

گھروں میں درس ونڈر ایس کے عمل کوا چھانہیں سمجھا جاتا تھا۔اس کی وجہ بیتھی کہ لوگوں کی جتم ہوجاتی تھی اور درس ونڈ رایس کا ایک اچھا ماحول گھر کے شور شرابوں میں پیدانہیں ہوسکتا تھا۔

مسجدوں کو درس وندیس کے لیے اچھا سمجھا جاتا تھا کیوں کہ وہاں ہر کسی کو آنے جانے کی اجازت تھی۔ مجبوری کی حالت میں مکانوں میں تعلیم ہوتی تھی۔ اسلام کے شروعاتی دور میں حضرت ارقم کے مکان پراللد کے رسول تبلیخ دین کا کا م فرماتے تھے۔ اس آیت کے نزول سے پہلے بھی اللہ کے رسول کے گھر میں تعلیم کا سلسلہ جاری تھا۔ ہوتی سینا حکومت کے کام سے فارغ ہو کراپنے گھر پر الشقاءاور قانون کے اقتباسات سناتے تھے۔ چوتھی صدی میں ابوسلیمان السجستانی گز رے ہیں، وہ جذا می اور ایک آنکھ سے معذور تھے، اس لیے وہ گھر سے باہن ہیں نگلتے تھے۔ طلبا ہوئی تعداد میں ان کے گھر پر جمع ہوتے تھے اور ان کا درس سنتے تھے۔ ابوالحس انجم میں نگلتے تھے۔ طلبا ہوئی تعداد میں ان کے گھر پر جمع ہوتے غلام ز حال وغیرہ جمع ہوتے تھے اور کھر ہے باہن میں حصہ لیتے تھے۔ امام مکہ سے والیہی کے بعد نظامیہ میں درس دینے لیے گھر پھر بعد میں وہ طوس چلے گئے اور اپنے گھر پرعگم الکلام کا درس دیتے تھے۔

محالس الادب

اپريل— ۲۰۲۵ء

مسلمانوں کا تعلیمی نظام تاریخ کے آئینے میں

خلفاءرا شدین جو با قاعدہ طور سے منتخب ہوئے تھے، ان سے لوگ گھروں اور مجلسوں میں مسائل معلوم کرتے تھے۔ ان لوگوں کی مجلسیں بڑی سادہ ہوتی تھیں ، کسی طرح کا کوئی تصنع نہیں ہوتا تھا۔ جس کا جی چاہتاوہ ان مجلسوں میں بیٹھتا اور جس کا جی چاہتا اٹھ کر چلا جا تا ۔ مجالس الا دب کی با قاعدہ طور سے شروعات عباسی دور سے ہوئی ہے۔ جب طرح قو میں متمدن ہو جاتی ہیں تو تصنع سے زیادہ کا م لیا جاتا ہے ۔ عباسی دور کی مجلسوں میں عجمی رہم وروان کو کافی فروغ ملا ، ان کی مجلسوں میں ہر انسان کو بیٹھنے کی جاتا ہے ۔ عباسی دور کی مجلسوں میں عظیمی رہم وروان کو کافی فروغ ملا ، ان کی مجلسوں میں ہر انسان کو بیٹھنے کی جاتا ہے ۔ عباسی دور کی مجلسوں میں عظیمی رہم وروان کو کافی فروغ ملا ، ان کی مجلسوں میں ہر انسان کو بیٹھنے کی جاتا ہے ۔ عباسی دور کی مجلسوں میں مجمون کو اور اور کو کافی فروغ ملا ، ان کی مجلسوں میں ہر انسان کو میٹھنے کی جاتا ہے ۔ عباسی دور کی میں میں میں میں شرکت کی اجازت تھی ۔ وقت مقررہ پر تما م لوگ حاضر ہوتے تھے۔ خلیفہ کی اجازت سے ان مجلسوں کا آغاز ہوتا اور لوگوں کو ہدایت تھی کہ خلیفہ کا محصوص اشارہ پاتے ہی وہ باہر چلے جا کیں ۔ حضرت امیر معاو بیٹا سے دور حکومت میں عالم فاضل لوگوں کو دعوت دیتے

ہارون رشید کے دور سے ادبی سرگر میوں کا اصل آغاز ہوتا ہے۔ وہ خودایک پڑھا لکھا انسان تھا اور اس نے طلبا، فقہا، شعرا، ادباء سب کی سر پر تی کی ۔ اس کی مجلسوں میں مذہبی مناظرے اور ادبی بحثیں ہوتی تھیں ۔ ابوالعتا ہیہ، ابونو اس مسلم بن الولید جیسے شعرا اس کے دربار سے وابستہ تھے۔ ابرا ہیم اور اسحاق جیسے موسیقی کا راور ابن السما ک جیسے ملغ اور واقد کی جیسا مورخ ان کے دربار سے وابستہ تھے۔ مامون کے دور میں دنیا کے تمام گوشوں سے شاعروں، ادبوں، طبیوں، فلسفیوں اور دانشوروں سے پُراس کا دربار مرکز بنا ہوا تھا۔ مامون خود مجلسوں کے مباحثوں میں حصہ لیتا تھا۔

#### ريگىتان(بادىيە)

فتوحات اسلامی کے بعد قوموں کے اختلاط سے حربی زبان کافی متاثر ہوئی۔ریگتان یابادیہ کاعلاقہ ہی ایسا تھا جہاں اچھی عربی بولی جاتی تھی۔عرب کے بدو بہترین عربی بولتے تھے۔ اس کی دجہ یہ تھی کہ بدؤں کی زندگی ان تمام اثر ات سے پاکتھی جوشہری زندگی میں پروان پا چکی تھیں۔ بدؤں کے یہاں غیر ملکی اثر ات کاعمل دخل بالکل نہیں تھا۔ اس مناسبت سے بادیہ عربی نمالی زبان کا گہوارا بن گیا تھا۔ خلفا اپنے جانشینوں کو اچھی عربی سیکھنے کے لیے بادیہ بھیجا کرتے تھے۔ عربوں کے زبان کی

اپريل— ۲۰۲۵ء

مساجد

اپريل— ۲۵+۲ء

جلد: ۵۷ — شهاره:۲

مدرسوں كاقيام

مدرسوں کے قیام براگر ہم نور کریں تو پنہ چلتا ہے کہ طلبا کی تعداددن بددن بڑھتی جار ہی تھی جس کے لیےا بک ایسی جگہ کی ضرورت تھی جہاں طلبا آزادی کے ساتھ علیم وتر ہیت کے کام میں مصروف رہیں۔ بڑھتی تعداد کی دجہ سے مساجد میں تنگی ہوتی گئی اورادا ئیگی عبادت میں بھی پر پشانی ہونے لگی۔دن بہدن نئے علوم وفنون نصاب میں شامل ہوتے جارہے تھے اور مناظروں کا بازار بھی گرم تھا جس کے لیے میجدیں موزوں مقام نہیں تھیں، بحث ومباحثہ اور مناظروں میں اکثر مسجد کا احتر ام مجروح ہور ہاتھا۔مسجدوں کا احتر ام یہ بھی ہے کہ خاموثی اختیار کی جائے مگر مباحثہ اور مناظرے میں شور شرابے کا پہلوزیادہ غالب رہتا ہے۔ان تمام دجوبات سے سجدوں سے تعلیمی سرگرمیوں کو نتقل کر کے مدرسوں میں پہنچادیا گیا۔ اسلامی دنیامیں جب مدرسوں کا قیام عمل میں آیا تواہےصرف مذہبی تعلیم کے لیے وقف کر دیا گیا،اس کی بڑی دجہ بیتھی کہ مسلمانوں کے عقائلہ درست کرنے تھے۔ فاطمیوں نے مصر میں حکومت کی اورانھوں نے شیعیت کوفر وغ دیا۔ شیعیت کے چنگل سے نکالنے کے لیے مدرسوں کی تعلیم کا زور سی دیں علوم کی طرف ہو گیاادراس طرح زیادہ تر مدر سے حنبلی، شافعی جنفی اور ماکلی فقہ کے لیے مخصوص ہو گئے۔ سلجو قیوں کے اقتدار میں آنے کے بعد بڑے پیانے پر مدرسوں کا قیام عمل میں آیا جس کا اصل مقصد شیعه عقائد کوختم کر کے اہل سنت کے نظریات کوفر وغ دینا تھا سلجوق دور کے مشہور وزیر نظام الملک نے بڑے پہانے پر مدرسوں کی بنیاد ڈال کراس کو ملی جامعہ پہنایا اوراسی کے نام سے''مدرسہ نظامیڈ، مشہور ہوا۔اس نے بنیشا یور، بغداداورکٹی دوسر ےشہروں میں مدر سے قائم کیے۔اس کے بعداسی کے نقش قدم پر چلتے ہوئے نورالدین نے سلطنت کے تمام بڑے شہروں میں مدر سے قائم کیے۔ مدرسوں کے قیام کا چکن اتنا عام ہوا کہ اس وقت کے بادشاہوں، وزیروں، شہزادوں، ابىرىل— ٢٠٢٥ء حلد: *۵*۷ — شیاره: ۲

شہزادیوں اور عام لوگوں نے بڑھ چڑھ کر حصہ لیا اور تعلیم کی خوب سر پر تی گی۔ بہت ہی عمدہ قسم کے مدارس قائم ہونے لگے جن میں تعلیم گاہ کے ساتھ ساتھ قیام وطعام کا پوراا نظام ہوتا تھا۔استادوں کے لیے بھی قیام گاہیں ہوتی تھیں۔ مدرسوں کے ساتھ کتب خانے بھی ہوتے تھے۔طلبا اور اسا تذہ کے اخراجات حکومت وقت کے ذریعے پورے کیے جاتے تھے۔نظام الملک طوی کے بارے میں مشہور ہے کہ وہ جس علاقے میں بھی کسی بڑے عالم کو پاتے تھے دہاں وہ ایک مدرسے کی تھیر کرادیتے تھے۔

#### مصادر ومراجع

#### ا۔ سورۃ العلق

- ۲ سنن ابن ماجه، جلدا، حدیث نمبر ۲۲۴۷
  - ٣- بلاذرى، فتوح البلدان، ص: ١٥٧
    - م- ايضاً
- ۵۔ احم<sup>شا</sup>ی ،مسلمانوں کاتعلیمی نظام،اردوا کیڈمی، کراچی ،ص۲۲
  - ۲۔ ایضاً، ۲۸
  - ۷- تاریخ تیور، مصر، جلداول، ص: ۳۱
    - ٨\_ سورة الاحزاب: ٥٣
- ۹\_ احد شلسی ،مسلمانوں کاتعلیمی نظام،اردوا کیڈمی، کراچی ،ص: ۹۰
  - •ابه اليناً،ص،ا۵
  - اا۔ انسائلکو پیڈیا آفا یجو کیشن،جلد سوم،ص:۱۱۱۲
    - ۱۲ العقد الفريد، جلددوم، ص: ۱۸
    - ۳۱۔ المقریزی:الخطط جلددوم، ۳۳:۲۳

اب ل ال و مرجد بال اب ل ال و مرجد بال کے خاص شمار ہے کی اولین کتابیں اور ان کے مؤلفین...

| سیرت ومغازی کی اولین کتابیں اور ان کے مؤلفین۰۰۲٫۰۰ کروپ                            |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| اسلامی تھذیب و تمدن (دورِجاہلیت سے آغازاسلام تک)                                   |
| نذرِ على محمد خسرو                                                                 |
| بياد خواجه غلام السيِّدين                                                          |
| بياد پروفيسر مشير الُحق                                                            |
| افكار ذاكر                                                                         |
| مولانًا عبيدالله سندهي                                                             |
| ڈاکٹر سید عابد حسین اور نئی روشنی                                                  |
| مولانا آزادكي قرآني بصيرت٠                                                         |
| نذرِ رومی                                                                          |
| قرآن مجيد، مستشرقين اور انگريزي تراجم                                              |
| پيکر دين ودانش: امام غزاليؓ                                                        |
| معلم عصر: سعيد نورسي                                                               |
| ان کےعلاوہ پیچلے عام شارے بھی • • ارروپے کی شرح سے دستیاب ہیں۔اسٹاک محدود ہے۔ پانچ |
| شاروں پر۲۵ فیصد تجارتی کمیش بھی دیا جائے گا محصول رجسڑ ڈ ڈاک خریدار کے ذمے ہوگا۔   |
| رابطـــه                                                                           |
| ذاكرحسين انسثى ثيوب آف اسلامك اسثذيز                                               |

جامعه مليه اسلاميه، جامعة نكر، نبئ د ، ملى ٢٥٠ • • ١١

**کامرو**سالک کے خاص شمار ہے

| <b>۲۰۰</b> روپے | مير تقي مير (جلد:اول، جلد دوم)                                                       |
|-----------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ••۳روپ          | محمد على اور پروانهٔ آزادى                                                           |
| ••۳روپے         | گاندهی اورگاندهیائی فکر                                                              |
| ••اروپي         | جشن زریں نمبر                                                                        |
| ••اروپي         | ڈاکٹر مختار احمد انصاری                                                              |
| ••اروپے         | سالغامه ۲۱۹۱ء                                                                        |
| **اروپے         | اسلم جیراجپوری نمبر                                                                  |
| ••اروپے         | پروفيسر محمد مجيب نمبر                                                               |
| •۵اروپے         | مولانا ابوالکلام آزاد کی یاد میں                                                     |
| ••اروپي         | پریم چند کی یاد می <i>ں</i>                                                          |
| ••اروپي         | نهرو نمبر                                                                            |
| ••اروپے         | جامعه پلاڻينم جوبلي نمبر                                                             |
| ••۳روپے         | ابوالکلام آزاد نمبر(پهلی اور دوسری جلد)                                              |
| ••اروپے         | خواجه حسن نظامی اور اُردو نثر                                                        |
| ••اروپے         | خليل الرحمن اعظمي كي ياد ميں                                                         |
| ••اروپے         | بلونت سنگه کی یاد میں                                                                |
| •۵اروپي         | ابوالفضل صديقي كي ياد ميں                                                            |
| ••۳روپے         | نذرِ انيس                                                                            |
| ب اسٹاک         | ان کے علاوہ پچھلے عام شارے بھی(۱۹۲۱ء تا حال) فی ۱۰۰؍روپے کی شرح سے دستیاب میں        |
| ذمے ہوگا۔       | محدود ہے۔ پانچ شاروں پر۲۵ فیصد تجارتی کمیش بھی دیاجائے گا محصول رجسڑ ڈ ڈاک خریدار کے |
|                 | رابطـــه                                                                             |
|                 | ذ اکرحسین انسٹی ٹیوٹ آف اسلامک اسٹڈیز                                                |
|                 | جامعه ملیه اسلامیه، جامعهٔ گر، نگی د ملی _۲۵+۱۰                                      |
|                 |                                                                                      |